
 

 

 

Virgile, ou la violence transformée 

Joël Thomas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Louvain-la-Neuve, le 20 janvier 2026 
 
 
 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 
 

 
 

 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


2  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

Virgile, ou la violence transformée 

 

Joël Thomas 
 

Professeur émérite à l’université de Perpignan-Via Domitia – CRESEM EA 7397 
 

<joel.thomas66@orange.fr> 

 

Les forfaits n’inspirent d’horreur 
que dans les sociétés au repos ; 

dans les révolutions, ils font partie de ces révolutions mêmes, 
desquelles ils sont le drame et le spectacle. 

(Chateaubriand, Histoire de France, II, Charles VI) 

 

Dans une étude sur les mythologies de la violence, il est intéressant de 
convoquer une grande civilisation comme la Rome antique, certes 
propagatrice de la Pax Romana, mais grande conquérante s’il en fut, et 
génératrice de violence à tous les niveaux de son corps social. Et, à Rome, 
le témoignage de Virgile est incontournable : car celui qu’on appelle le 
« doux Virgile » est aussi l’auteur de l’Énéide, l’épopée fondatrice des 
Romains, constamment traversée par la violence. 

L’œuvre de Virgile est — comme toutes les grandes créations — un 
abîme qui nous emporte loin de nos bases. C’est ce que nous voudrions 
établir ici, autour d’un thème lui aussi tristement d’actualité : celui de la 
violence. Nous le suivrons d’abord dans ses implications sociologiques et 
psychologiques, pour nous apercevoir qu’il ne peut se comprendre que 
comme une instance beaucoup plus fondamentale, un dynamisme, entre 
chaos et cosmos, qui sous-entend tout un système du monde. 

D’abord, comme nous le disions, Virgile n’est nullement – ou tout au 
moins pas seulement – le « doux » Virgile dont on nous a rebattu les 
oreilles. Plus exactement, la douceur dont il nous parle ne peut être qu’une 
conquête, un aboutissement : l’harmonie se construit par, et sur le 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
mailto:joel.thomas66@orange.fr


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  3 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

désordre1. L’Énéide est le lieu d’un arrachement et d’une construction qui 
ne se font que dans la souffrance. La violence est partout, dans I’Énéide, et 
au sens le plus large : violence des séparations, des deuils, des 
déchirements ; violence des choix, des actions, liés à l’élaboration des 
destins individuels et collectifs. L’Énéide, c’est la prise de conscience de 
l’histoire, et du malheur des temps ; le voyage, c’est le passage obligé dans 
cette violence ; il n’y a pas, au sens étymologique, d’innocence possible, 
dans l’épopée. Donc, rien de plus réaliste que cette mise en situation : le 
héros voyageur va jusqu’à sa limite. 

C’est le sens, cathartique, puis anagogique, des épreuves du voyageur, 
de l’homo viator, dans l’Énéide : c’est au cœur même de sa crise que le 
héros trouve le sens de sa vie ; il ne pouvait donc faire l’économie de cette 
descente aux Enfers ; et la violence destructrice, déstabilisante, est aussi, à 
sa manière, fondatrice, dans l’Énéide. On pense à saint Paul : « Plus je suis 
faible, et plus je suis fort. » (II Corinthiens, XII, 10). Le courage de Virgile, ce 
calme, c’est d’avoir approfondi, au cours de sa vie, une relation à la violence 
qui l’a conduit à la grande œuvre initiatique qu’est l’Énéide. La violence, il 
en a une expérience personnelle. Virgile a passé toute sa vie, jusqu’à 
quarante ans, dans la guerre civile, et dans la République déliquescente en 
proie à toutes les formes de violence. Et ce n’est que dans l’Empire naissant 
qu’il a trouvé, dans un ordre revenu, les liens rendant cet ordre 
indissociable d’un désordre, et qu’il a donc posé la difficile relation que nous 
avons tous à notre chaos intérieur. Car Virgile n’oublie pas que notre 
pensée créatrice est indissociablement tissée à partir de l’ordre et du 
désordre, du clair et de l’obscur. Cette gestion de la violence est dans le 
Zeitgeist augustéen (perçu lui-même comme une forme de résurrection, 
après le chaos des guerres civiles, mais non exempt de violence dans le 
gouvernement même du Princeps), mais c’est aussi une constante de 
l’imaginaire antique, qui fait de l’aventure humaine une expérience de la 
« bonne vie », comme dépassement du chaos des passions dans la prise de 
conscience d’un ordre métaphysique, éthique et sociétal. Dans ce contexte, 
à Rome, et plus largement dans la civilisation gréco-romaine, « la vocation 
de la philosophie a toujours été de promouvoir en l’homme la conscience 
de lui-même et du monde, afin de pouvoir réaliser en lui et autour de lui ce 

 
1  Ce développement reprend, sous une forme remaniée, l’essentiel de notre article « La violence 

transformée », in Virgile, revue Europe, n° 765-766, janvier-février 1993, Paris, p. 54-61. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


4  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

que les Grecs appelaient eudaimonia, et les Romains beata vita. »2. L’enjeu 
est de taille. Il s’agit bien d’une métamorphose spirituelle, d’une 
conversion, au sens étymologique du terme, c'est-à-dire un changement de 
direction, le concept cumulant le sens des deux mots grecs épistrophé, 
« retour à l’origine », fidélité, et métanoia, « rupture », mutation, 
renaissance. Pour se réaliser, la conscience de l’homme antique sort d’elle-
même pour revenir à elle-même, elle s’extasie dans la vie et se retrouve 
dans la pensée.3 

Donc, la connaissance est d’abord maîtrise, de soi et des autres. 
L’histoire d’Énée, c’est celle d’une violence transformée, dépassée, 
canalisée. Rien n’est épargné à Énée, le voyageur pris entre l’incertitude du 
risque, et la certitude de l’amour de sa mère, Vénus; entre la violence et 
l’éros. Mais le héros ne peut faire l’économie de ce clivage dirimant. Les 
personnages des Bucoliques l’avaient pourtant tenté, qui plaçaient le locus 
amoenus et le « vert paradis » de l’Arcadie au centre, et la barbarie des 
ténèbres extérieures à la périphérie. Mais dans l’Énéide, les leçons de 
l’histoire et l’expérience des guerres civiles ont porté leur fruit. On sait que 
la violence est partout, et particulièrement en soi. Donc même si, au début, 
elle donne le vertige — la première prière d’Énée est en fait une ardente 
aspiration au suicide, une recherche de la mort comme une délivrance par 
rapport à un réel insupportable — on ne peut l’éviter, il faut aller la chercher 
au plus profond de soi-même ; on ne peut faire l’économie du voyage, avec 
sa double connotation : géographique, mais aussi intérieure. Énée, Ulysse, 
savent que le but n’est pas ici, ou là, et que cette spatialisation n’est qu’une 
façon d’éluder le problème ; le sens, le secret, ils l’ont en eux, et c’est en 
eux qu’ils le cherchent, explorateurs de leur propre mystère complexe. 
Troie, Rome, et Énée, le voyageur-médiateur qui unit Troie à Rome, dans 
un circuit à la fois fondateur et régénérateur, ne sont que les instances 
indissociables d’un processus janiforme d’élaboration du vivant, qui intègre 
mort et renaissance, ordre et désordre, démembrement et 
remembrement, guerre et paix. Au bout du compte, comme dit Rimbaud, 
« on ne part pas » (Illuminations, « Départ »), et le voyage géographique 
n’est que le support du voyage intérieur, lui-même n’étant que l’annonce 
et l’ouverture du voyage eschatologique post mortem. Mais les trois 

 
2  L. Jerphanion, De l’amour, de la mort, de dieu et autres bagatelles, Paris, A. Michel, 2011, p. 162.  

3  Cf. P. Hadot, Exercices spirituels et philosophie antique, Paris, Études augustiniennes, 1981, p. 181.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  5 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

voyages sont liés. D’où le sens symbolique, dans d’autres traditions, du 
retour du Fils prodigue ; et de ce récit hassidique racontant les aventures 
d’un rabbin qui s’entend dire, au terme d’un long voyage à la recherche 
d’un trésor, que ce trésor qu’il cherchait à Prague, il est en fait derrière sa 
plaque de cheminée, dans le petit village où il habite : il faut partir, pour 
revenir ; c’est l’histoire d’Ulysse, c’est celle d’Énée. On voit ce que cette 
réponse a de maîtrisé, dans la façon dont elle alchimise, transforme une 
violence, un désordre, qui sont dans la nature des choses. Elle n’esquive pas 
— et c’est tout le sens du voyage initiatique — cette réalité difficile à 
supporter : la violence est en nous.  

Dans cette quête qui assume la violence, cette polarisation entre la 
guerre et l’amour, héritée des Présocratiques et d’Empédocle, Virgile ne 
s’est pas contenté de dire l’horreur de la guerre. Il a réfléchi, médité sur ce 
que pouvait signifier ce scandale, dans l’ordre du cosmos. Il a cherché des 
explications à cette horreur qui, sinon, était insoutenable, et il s’est 
rencontré là-dessus avec la pensée philosophique de son temps. Pour 
l’homme de l’Antiquité, toute situation se définit d’abord comme le conflit 
de deux attracteurs antagonistes, étant entendu que, dans un deuxième 
temps, cette dualité qui arme le système du monde va être dépassée dans 
un réseau relationnel ; c’est dans ce sens qu’Empédocle pouvait dire que le 
monde était mû par deux principes, la haine, neikos, et l’amour, philia. La 
guerre devient alors, comme dans la Bhagavad Gîtâ de l’hindouisme, une 
métaphore de la vie ; elle pose le principe d’une « logique d’antagonismes » 
qui régit le monde et ses dynamismes organisateurs. 

Virgile reprend ces théories à son compte. Il y est amené pour trois 
raisons : pour survivre, pour ne plus avoir peur, et pour trouver des raisons 
à l’inacceptable4. Mais aussi sans doute, il y vient par une réflexion 
beaucoup plus positive, héritée des Présocratiques et surtout du 
pythagorisme, et qui l’amène à faire de la guerre un principe du cosmos, en 
même temps qu’une métaphore de la vie, et donc de l’individuation, dans 
une démarche de type initiatique : l’homme en route, le voyageur, le 
proficiens stoïcien ne peut se construire que dans une « logique 
d’antagonismes » et une complémentarité entre l’incertitude du risque 
donc de la guerre, et la certitude de l’amour, bien présent aussi dans 
l’Énéide, en particulier à travers le personnage de Vénus. Vienne l’un des 

 
4  Cf. J. Thomas, Mythanalyse de la Rome antique, Paris, Les Belles Lettres, 2015, p. 62 sq. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


6  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

constituants à cesser, et la polarisation, la tension disparaît, la quête est 
impossible. Pour ces écoles de philosophes, à sa manière, le désordre de la 
guerre s’inscrit dans l’ordre du monde, et dans sa complexité. 

La guerre ne prend alors son sens que dans l’alliance qui la suit, et 
lorsque tous les moyens de l’éviter ont été épuisés5. L’alliance du livre XII 
succède aux guerres qui, pour Virgile, n’ont pour vocation que de créer la 
logique d’antagonismes capable de dépasser la binarité des conflits6. 
Finalement, pour Virgile, à Rome, la violence s’est transformée en force. La 
force est indissociable de la grandeur romaine. Les Romains n’y ont jamais 
renoncé, ils pensent (avec Virgile) qu’une grande nation est forte, et le 
montre, sans arrogance, mais avec le calme de ceux qui ont (ou qui pensent 
avoir) la force mais aussi le droit avec eux. D’ailleurs, un des noms secrets 
de Rome, outre Amor, était Valentia, la Forte (traduction latine du grec 
romê, la force)7. D’où cette figure romaine de « gendarme de la 
Méditerranée », qui parfois n’est pas sans rappeler, à l’échelle du monde, 
le comportement de nos États-Unis d’Amérique. On se souvient des v. 851-
853 du VIème livre de l’Énéide : 

« Toi, Romain, pense à gouverner les peuples sous ton commandement (ce seront 
là tes arts), à faire régner la paix dans le bon ordre, à épargner ceux qui se 
soumettent, et à réduire par les armes les orgueilleux. » (trad. P. Veyne). 

Les « orgueilleux » seront réduits par les armes : la notion est vague, et 
propice aux dérapages. On comprend sans peine que ces orgueilleux seront 
tous ceux qui se mettent en travers des projets et des intérêts romains. Si 
la Pax Romana doit être imposée par la violence, ce n’est pas ce qui gêne la 
bonne conscience des Romains ; mais cette violence n’est jamais (en 
théorie) cruauté gratuite : elle est au service d’une éthique, celle-là même 
qui faisait écrire à Cicéron que la patrie était la plus haute incarnation de la 
liberté et de la loi. L’Histoire nous a toutefois appris que cette pente est 
glissante, et que l’Enfer est pavé de bonnes intentions… 

 
5  Cette démarche garde de nos jours toute sa brûlante actualité. 

6  De même, dans les sociétés traditionnelles, les fêtes sont pleines de violence, mais elles la contrôlent, 

et elles en sont un exutoire. 

7  Cf. J. Thomas, art. « Noms secrets de Rome » du Dictionnaire critique de l’ésotérisme (J. Servier dir.), 

Paris, P.U.F., 1998, p. 939-940.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  7 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

L’Énéide virgilienne s’inscrit donc dans une démarche plus globale de la 
romanité, concernant sa relation au chaos originel et à la violence 
fondatrice8. Mais cette relation va évoluer ; en particulier, elle va être 
marquée par ce que j’appellerai le syndrome de César. L’imaginaire des 
Romains est profondément et durablement marqué par le traumatisme des 
guerres civiles, qui sont une rupture du pacte entre la cité et ses dieux, ses 
forces tutélaires. La violence est alors déferlement pur, régression dans une 
barbarie. Pour toute une part de l’intelligentsia romaine, au début du Haut-
Empire, elle se cristallise essentiellement autour du personnage de Jules 
César. Il fascinera notre monde occidental, dont beaucoup de chefs 
politiques ou guerriers s’inspireront ; tout au moins, ils copieront ce qu’ils 
croient être la figure de César ; le « vrai » Jules César était plus complexe 
que les caricatures qui en ont été faites dans l’imaginaire occidental. Mais 
ce que nous retiendrons pour notre propos, c’est qu’à partir du début de 
l’Empire, et parallèlement aux archétypes de la violence transformée et 
fondatrice que l’on trouve dans l’Énéide, et dont nous venons de parler, 
nous repérons aussi des représentations d’une forme purement 
destructrice de la violence, échappant à tout contrôle personnel ou 
institutionnel.  

La primauté narcissique de l’individu (émergence nouvelle, 
concomitante de cette période) va avoir des implications très importantes 
pour notre propos, et qui vont dans le sens d’une déstabilisation des 
anciennes structures de la pensée traditionnelle, et de l’« invention » d’une 
pensée moderne de transgression, dans un monde où l’on ne croit plus aux 
dieux, et où le sacré n’est plus un des moteurs de l’imaginaire9. 

Tout d’abord, elle passe par ce qu’E. Dodds appelle la crainte de la 
liberté10. Devant ce propre espace vide de sa liberté, qui implique de 
nouvelles responsabilités, l’homme décampe, ou a peur. Cela implique qu’il 
va être soit habité obsessionnellement par des images de chaos, 
transcrivant son incapacité à s’individuer au sens jungien, soit étourdi par 

 
8  Les pages qui suivent reprennent, dans leurs grandes lignes, des idées développées dans notre article 

« Rome, ou la violence transformée. Le mythe de la régénération chez les Latins », in L’Âge d’Or (J. Poirier 

dir.), Dijon, Éditions Universitaires, 1996, p. 91-141. 

9  Cf. P. Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes ? Essai sur l’imagination constituante, Paris, Seuil, 

1992.  

10  E. R. Dodds, Les Grecs et l’Irrationnel, trad. de l’anglais, Paris, Aubier, 1965. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


8  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

des leurres qu’il fabrique lui- même pour tromper et oublier l’angoisse : du 
« bruit », du mouvement, une agitation, destinés à lui faire esquiver son 
chaos intérieur. Par ailleurs, et contradictoirement — mais on sait que, 
même si ce n’est pas dans l’esprit aristotélicien, la contradiction fait partie 
de la psychologie profonde — l’ego va être saisi d’une griserie devant sa 
puissance qui se découvre et s’émerveille de son nouveau jouet. 

Le mythe émergeant est alors celui de Narcisse : narcissisme d’un 
Properce, d’un Tibulle, qui, à travers le miroir de la femme aimée (Cynthie, 
Délie), ne voient souvent qu’une image renvoyée, la leur. Et ce narcissisme 
bloque la multivalence des sens du chaos, et crée une forme de violence, 
en ne renvoyant, par un effet spéculaire, qu’au seul chaos intérieur. 
L’œuvre de Properce, de Tibulle, d’Ovide, fonde (en partie) l’image d’un 
homme insulaire, prisonnier de sa propre psyché, et coupé de cette 
interrelation, cette circulation entre l’homme et le cosmos, dont nous avons 
vu qu’elle était caractéristique de la pensée de l’Antiquité. Cette pensée 
insulaire inverse le rapport entre le moi et le monde. Annonçant en cela la 
culture occidentale, elle met l’unité rêvée du côté de la personne — ce 
masque — et elle fait du monde le lieu de la pluralité. Mais comment 
atteindre l’unité dans ce circuit fermé, et non relié ? L’enfermement dans 
l’ego va être expérience du chaos. Et l’insularité de la psyché détermine un 
clivage dualiste, et par là même un syndrome de la parcellisation, du 
démembrement négatif qui isole, et non plus du déliage expansif, qui relie, 
comme dans le diasparagmos. Le sentiment de l’impossibilité, de 
l’impuissance, vient de l’éclatement des structures, et c’est la figure de 
César (cet iconoclaste) qui en sera l’emblème.  

En effet, d’abord, César apparaît, pour toute la génération des 
intellectuels qui se revendiquent de l’ancien esprit de la République, 
comme un transgresseur, un iconoclaste. Il arrache à la nature, par la 
violence, ses secrets. Ses techniques sont celles de la domination, plutôt 
que de l’association11. Mais, lorsqu’on remarque que l’autre constante de 
son personnage, c’est la volonté de puissance, on comprend mieux que 
cette transgression est en fait une régression et une simplification12.  

 
11  G. Durand nous dirait que cet imaginaire prométhéen a traversé tout notre XIXème s. occidental, puis 

le XXème s. Notre civilisation industrielle s’est construite – pour le meilleur et pour le pire – sur cette 

domination – et cette prédation – de la Nature. 

12  Comme le Nœud gordien, symbole de l’hybris d’Alexandre : il coupe ce qu’il ne sait pas dénouer.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  9 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

— Elle est une régression de la relation complexe au chaos et à la 
violence vers une primarité et une volonté de puissance égocentrée. 
C’est pour cela que César est iconoclaste. Rien ne compte pour lui que 
ce qu’il considère comme le réel, c’est-à-dire ce qui le sert. Ce faisant, il 
se ferme à tout ce qui n’est pas lui. Alors que la démarche du héros 
fondateur est ouverture, César se ferme : tout est aspiré par l’ego 
hypertrophié, tout se ramène au service du moi et de sa propagande. 
La critique n’a pas manqué de relever la mise en scène du Bellum 
Gallicum et du Bellum Civile où, sous une apparence d’objectivité, tout 
est mis au service de la légende de César : exagérations, dramatisations, 
véritables procédés publicitaires font de l’histoire vue par César un 
genre éminemment truqué et un instrument de propagande pro domo. 
On est loin de la belle prière du XIlème livre de l’Énéide où Énée 
proclame : « Nec mihi regna peto » (XII, 190) — « Je ne demande pas la 
royauté pour moi », et montre ainsi qu’il est du côté de la transparence, 
de la complexité, et de la vie de l’esprit. César, lui, dans son appétit de 
puissance, est un vrai politique de notre temps, il en est le précurseur. 
Son désir est forcément du côté de l’avoir et non de l’être, et il se 
condamne à l’usure des passions et du temps, avec, au terme, la mort. 
Dans son hybris, dans son triomphe même, il ne peut connaître que sa 
limite et sa mort : tout ce qui tend vers l’exaltation systématique de sa 
puissance hâte sa fin. En quelque sorte, César est tué par les forces de 
chaos qu’il déclenche pour ce qu’il croit être son profit. De son vivant, 
César s’est lui-même excommunié de Rome, il ne cesse de se séparer 
du corps mystique de Rome. Lucain, ce nostalgique de la République, l’a 
bien compris : sa Pharsale est une forme de chasse carnassière de César 
qui poursuit Pompée, de l’Espagne à l’Illyrie. Cette chasse débute à 
Rome, et finit en Afrique et à Alexandrie, au terme d’un mouvement 
centrifuge, opposé au mouvement centripète de l’Énéide, qui, 
inversement, commence à Troie, le Paradis perdu, et se termine à 
Rome, le lieu de la (re)fondation.  

Il n’y a, au fond, que César qui intéresse César, et il le paie cher. Se 
croyant fort, il est en fait très vulnérable ; et il ne pouvait que mourir 
dans Rome, il y a une logique de sa mort violente et brutale : Rome, 
comme entité vivante, a tué César pour ne pas être tuée par lui, elle 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


10  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

s’est défendue contre un organisme à la fois étranger et semblable qui 
la vampirisait. 

— La transgression, la violence politique de César sont aussi très 
simplificatrices. Finalement, et alors que (malgré toute sa subtilité 
manœuvrière) la relation au chaos complexe lui échappe, il ne dompte 
qu’un chaos superficiel, dans une structure hiérarchisée et 
centralisatrice. Cette hiérarchisation gère mal l’ordre et le désordre, qui 
deviennent les deux plaies de la société : un pouvoir brutal, et, en 
contrepoint, son côté nocturne, une violence sociale de plus en plus mal 
contenue. 

Ainsi, alors que c’est dans son humilité, son sens de la transparence, que 
Virgile est cosmiquement solidaire, ouvert aux processus de métamorphose 
spirituelle et à la dimension féconde du chaos, c’est dans son armure 
égoïste de conquérant que César, solitaire, se condamne à la mort de 
l’esprit, et déchaîne un chaos entropique qui soufflera de plus en plus fort 
sur l’Empire romain. 

Finalement, César a une psychologie simplifiée par rapport à la pensée 
traditionnelle. C’est peut-être son drame — et le nôtre, si tant est qu’il 
annonce l’Occident — : il n’est plus, comme les Grecs et les Romains, « à 
deux têtes », pour reprendre l’expression de Lévi-Strauss et de M. 
Detienne13 ; il est monocéphale, tout du côté de la force des choses et de la 
volonté de puissance de l’ego. Il n’opère plus en lui cette dialectique du 
profane et du sacré qui fait la richesse même de l’homme de l’Antiquité ; et 
tout naturellement, c’est une partie seulement de toutes les virtualités 
représentées par le chaos, la part entropique et négative, qu’il déchaîne sur 
la Ville. Il est « moderne ». 

Je repère, dans la socio-culture de cette période, deux signes de 
l’installation du césarisme, comme structuration simpliste de la violence. 

Le premier, je le vois, à la suite de F. Dupont14, dans le fait que les Jeux 
du cirque remplacent le théâtre. Le théâtre était l’expression d’une pensée 
complexe, dans un endroit qui n’imposait pas de place attitrée à un corps 
social en particulier ; c’était le seul lieu où le peuple romain était rassemblé 

 
13  Cf. M. Detienne, L’invention de la mythologie, Paris, Gallimard, 1981 ; et R. Bellour et C. Clément, 

Entretiens de et sur Lévi-Strauss, Paris, 1979, p. 175-176. 

14  F. Dupont, L’Acteur-roi, Paris, Les Belles Lettres, 1985.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  11 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

dans sa totalité, toutes classes confondues, et dans un aimable désordre : il 
se regardait vivre, à travers la « respiration » alternée de la tragédie et de 
la comédie, une tension et une détente ; son comportement réputé 
turbulent était le gage même de son activité créatrice, de la circulation qui 
s’établissait, à travers les lazzi, les brocards, les improvisations, les allusions 
à l’actualité, entre le corps social réel et la représentation déréalisée du 
théâtre. Cette liberté était bien une structure complexe, ouverte, où mythe 
et réalité se vivifiaient mutuellement.  

Il est par contre révélateur que l’Empire ait préféré les Jeux du cirque 
au théâtre. Le théâtre, démocratique, était l’expression d’un désordre 
créatif, d’une licence et d’une liberté inconcevables sous l’Empire. Sous une 
apparence frondeuse, il était inoffensif. Les Jeux, eux, sont, d’une certaine 
façon, beaucoup plus faciles à gérer, ils servent même à orienter et 
promouvoir le nouvel ordre social, porteur d’une énorme violence sous-
jacente. Au lieu d’y être vécus en dialectique, l’ordre et le désordre y sont 
compartimentés, comme dans la société impériale ; l’ordre, on le retrouve 
dans la disposition des places des spectateurs, bien déterminées et 
hiérarchisées : les sénateurs, en toge, sont devant, dans des stalles 
réservées, les esclaves sont tout à fait en haut des gradins, là où l’on voit le 
plus mal. Et le désordre, il est dans le spectacle d’une violence dont on se 
repaît, qui n’existe plus que pour elle-même. Tout cela est devenu simpliste, 
comme le langage dérisoire et tristement célèbre qui se ramène à un signe 
animal, binaire, fruste, le cri de joie ou le cri de haine, le geste du pouce qui 
condamne ou celui qui gracie. On est loin du langage complexe de la 
nomination, qui rend le territoire sacer, ou de celui du théâtre, qui établit 
un lien subtil entre le spectateur et la représentation. Ici, le civis romanus 
est devenu homo spectator ; il est passif, agi, obéissant. On est passé de la 
politique-spectacle (dans les représentations théâtrales agitées) au 
spectacle comme instrument d’une politique. Le peuple romain a perdu 
l’habitude de forger sa propre histoire, d’être responsable de l’élaboration 
de son propre espace géographique, intérieur, symbolique, perçu comme 
une tension à rééquilibrer sans cesse entre un cosmos et un chaos. On ne 
lui demande plus que d’être, en habits du dimanche, le spectateur de sa 
propre grandeur passée. 

Cette rigidification est aussi une forme de violence qui entraîne la 
société romaine vers sa mort. Je la repère à un deuxième niveau, très 
culturel, celui-là : la philosophie, et plus particulièrement le stoïcisme, qui a 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


12  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

un impact tout particulier dans cette période. On est frappé de voir le 
stoïcisme, dans sa rigidité même, apparaître comme l’expression d’un 
refoulement : la négation d’un désordre qui commence à sourdre partout, 
dans cette société agressée à la fois par un ordre et un désordre excessifs. 
D’une certaine façon, et alors même que les Stoïciens se sont faits les 
chantres de la liberté, l’attitude stoïcienne apparaît comme une crainte de 
la liberté. Elle nie les passions, les étouffe, plutôt que de les canaliser. 
Certes, il y a beaucoup de dignité, de grandeur, dans l’attitude stoïcienne, 
surtout dans ces périodes difficiles, mais il n’en demeure pas moins que le 
stoïcisme gère mal la relation au chaos intérieur. On peut se demander 
aussi si l’orgueil du stoïcien n’est pas narcissique : il se demande jusqu’où il 
peut aller sans tomber ? Et la marche en avant de Caton, dans le désert de 
Libye, alors que tous ses soldats meurent autour de lui, ressemble 
beaucoup, chez Lucain, à une fascination devant sa propre limite et sa 
propre mort15. La logique stoïcienne apparaît à travers deux autres 

 
15  Cf. Lucain, Pharsale, IX, 734 sq. Pour une parodie moderne, et dans un tout autre esprit (mai 68 est 

passé par là) de cet épisode de Caton dans le désert de Libye, risquons-nous à citer cette chanson de 

Gräeme Allwright, « Jusqu’à la ceinture » (1968) : 

« En mille-neuf-cent quarante-deux alors que j'étais à l'armée / On était en manœuvres dans la Louisiane 

une nuit au mois de mai / Le capitaine nous montre un fleuve et c'est comme ça que tout a commencé / 

On avait d'la flotte jusqu'aux g'noux et le vieux con dit d'avancer 

L'sergent dit oh mon capitaine êtes-vous sûr qu'c'est le chemin / Sergent j'ai traversé souvent et je connais 

bien le terrain / Allons soldats un peu de courage on n'est pas là pour s'amuser / Y'en avait jusqu'à la 

ceinture et le vieux con dit d'avancer 

L’Sergent dit on est trop chargés on ne pourra pas nager / Sergent ne sois pas si nerveux il faut un peu de 

volonté / Suivez-moi je marcherai devant je n'aime pas les dégonflés / On avait d'la flotte jusqu'au cou et 

le vieux con dit d'avancer 

Dans la nuit soudain un cri jaillit suivi d'un sinistre glou-glou / Et la casquette du capitaine flottait à côté 

d'nous / Le sergent cria retournez-vous c'est moi qui commande à présent / On s'en est sortis juste à 

temps le capitaine est mort là-d'dans 

Le lendemain on a trouvé son corps enfoncé dans les sables mouvants / Il s'était trompé de cinq-cents 

mètres sur le chemin qui mène au camp / Un affluent se jetait dans le fleuve où il croyait la terre tout 

près / On a eu d'la chance de s'en tirer quand ce vieux con a dit d'avancer 

La morale de cette triste histoire je vous la laisse deviner / Mais vous avez peut-être mieux à faire vous 

n'vous sentez pas concernés / Mais chaque fois que j'ouvre mon journal je pense à cette traversée / On 

avait d'la flotte jusqu'aux g'noux et le vieux con dit d'avancer 

Y'en avait jusqu'à la ceinture et le vieux con dit d'avancer / On avait d'la flotte jusqu'au cou et le vieux con 

dit d'avancer / Y'en avait jusqu'à… » 

https://www.youtube.com/watch?v=MLUaV02Eo5ss 

 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://www.youtube.com/watch?v=MLUaV02Eo5ss


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  13 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

conceptualisations, qui vont dans le même sens de ce durcissement qui se 
veut une force, et qui masque une faiblesse. 

— La première, c’est la tendance à la réification. On sait que la 
conception de l’image, chez les Stoïciens, est très axée sur la 
représentation. Elle prétend avoir l’objet pour support, et refuse 
l’imagination qui, pour les Stoïciens, ne repose sur rien de réel : en ceci, 
ils contribuent à la promotion de la perte du symbolique. En même 
temps, ils accroissent, inconsciemment, l’angoisse de la période, tout 
en prétendant la conjurer. En séparant, dans la représentation, 
l’émetteur et le récepteur, les Stoïciens choisissent la voie 
aristotélicienne, dualiste, qui fera fortune dans la pensée européenne à 
venir, et ils commettent, à mon avis, la même erreur que dans leur 
cosmogonie, où ils distinguent, en diachronie, désintégration et genèse, 
création et fin de monde, alors que Virgile —qui anticipe poétiquement 
sur un système assez semblable, mutatis mutandis, à celui de René 
Thom… — nous disent que ce sont deux états qui ne se comprennent 
que dans une synchronie associant dans les mêmes processus 
désintégration et genèse. Les Stoïciens, eux, n’intègrent pas cette 
notion selon laquelle l’ordre du monde s’édifie, à chaque instant, à 
chaque endroit de la structure, dans et par le déséquilibre. Ils sont trop 
raisonnables, trop logiques — par frilosité ? — pour comprendre les 
droits et la nécessité de l’irrationnel. Il leur manque cette ouverture qui 
leur aurait permis d’admettre que les cloisons (physiques, 
métaphysiques, ontologiques) peuvent ne pas exister16. Les Stoïciens 
n’ont jamais chevauché le vent, comme les Présocratiques, et ils n’ont 
donc jamais envisagé le chaos autrement que comme un désordre à 
proscrire. Ils n’ont pas osé remettre en question les principes 
aristotéliciens de contradiction et d’identité qui, par leur logique, 
enferment l’homme dans l’effet réducteur de ce que Louis Rougier 
appelle le paralogisme rationaliste17. Le stoïcisme est à l’image de la 
flèche de Zénon, qui décompose le mouvement en une suite de points, 
pour tenter de l’analyser dans un espace discontinu : car c’est 
justement la continuité et l’interrelation que les Stoïciens refusent. 

 
16  Faisons une exception pour Sénèque, dont la pensée complexe montre bien qu’il avait retenu les 

leçons des Pythagoriciens, et de l’Égypte mystique qu’il fréquenta dans sa jeunesse. Cf. J. Thomas, 

L’imaginaire de l’homme romain. Dualité et complexité, Bruxelles, Latomus, vol. 299, 2006, p. 123 sq.  

17  L. Rougier, Les Paralogismes du rationalisme. Essai sur la théorie de la Connaissance, Paris, Alcan, 1920. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


14  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Logique dérisoire, et démentie par la réalité de l’expérience (pourtant 
chère aux Stoïciens), puisque la flèche finit bien par toucher la cible. 
D’une autre nature sont la flèche d’Ulysse, ou celle d’Aceste, dans 
l’Énéide, elles qui font coïncider le tireur et la cible, dans une union qui 
dépasse les contraires. Et l’on comprend Nietzsche écrivant que les 
Stoïciens « sont pauvres auprès des poètes et des hommes d’État de 
l’époque antérieure »18. 

— La deuxième tendance du stoïcisme, qui va vers la même limite, c’est 
le concept d’universalité. En fait, cette universalité est une dilution dans 
le collectif. Après s’être individualisée, la pensée s’élargit à nouveau, 
non plus dans une dialogique homme-cosmos, et une unitas multiplex, 
mais dans une notion beaucoup plus floue : celle d’un universalisme de 
la raison, déifiée dans une acception moderne du syncrétisme. Sa limite, 
c’est qu’en voulant parler à tous, on ne parle à personne, et que, là 
encore, en voulant esquiver les risques du chaos et de la haute mer, on 
arrive dans une zone étale, où tout risque de se perdre par absence de 
différences de potentiel : pour éviter le pire, on se prive du meilleur. 
Donc, dans leur relation à l’ordre et au désordre, les Stoïciens 
choisissent, malgré les apparences, des solutions de facilité, en oubliant 
que, comme le dira Gaston Bachelard, « le simple est toujours le 
simplifié »19.  

Après ces prémisses, il est inévitable que le chaos parle de plus en plus 
fort, comme désordre engendré par la logique socio-historique de la 
période, mais aussi par l’imaginaire collectif ; ce n’est plus un état à 
dépasser, ni une instance régénératrice possible, mais une nécessité 
existentielle liée à l’entropie du système ; de plus en plus, dans la relation 
des Romains au chaos, la logique historique pèse plus fort, dans sa courbe 
biologique, que le discours symbolique et mythique. Rome n’échappe pas à 
la lime du temps. 

 

On sait que l’Énéide est inachevée, et que Virgile voulait qu’elle fût 
brûlée. Je voudrais terminer sur le sens profond de cet inachèvement. 

 
18  F. Nietzsche, La Naissance de la philosophie à l’époque de la tragédie grecque (trad. G. Blanquis), Paris, 

Gallimard, 1938, p. 215. 

19  G. Bachelard, Le nouvel esprit scientifique, Paris, 1934, p. 143.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


VIRGILE, OU LA VIOLENCE TRANSFORMEE  15 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

L’Énéide l’a en commun avec beaucoup d’autres chefs-d’œuvre : le Perceval 
de Chrétien de Troyes, la plupart des toiles de Léonard. Cela signifie que 
l’œuvre est une béance qui ne cesse de se fermer et de se rouvrir — c’était 
le sens étymologique de chaos — mais que, comme la vie, elle ne peut 
jamais être finie, close, limitée, sous peine de ne plus être vivante. En 
laissant l’œuvre ouverte, son créateur fait en quelque sorte acte de 
respect : elle lui échappe, elle est toujours au-delà. Sorti de la violence 
destructrice, le héros de l’Énéide fait, à la fin du récit, l’expérience de ce 
qu’on peut appeler la vision mystique de la splendeur. En même temps, il 
découvre que la splendeur est ineffable. Mais c’est sa fierté d’avoir 
entrouvert la fenêtre20. 

C’est donc à une relecture de l’Énéide que nous sommes conviés. Et 
cette relecture est paradoxale. Elle passe à la fois par une urgence et une 
sérénité. Une urgence, parce que, pour paraphraser sainte Thérèse d’Avila, 
« le monde est en feu »21 : pris dans la violence du XXIème siècle, nous 
découvrons en Virgile un frère humain qui, il y a deux mille ans, a déjà fait 
l’expérience de la violence, et a conduit aussi loin qu’il a pu, lucidement, 
courageusement, sa propre quête. Mutatis mutandis, ce qu’il a à nous dire 
est étonnant, à ce moment même où, comme le disait Hans Arp, « il fait 
encore assez clair pour voir qu’il commence à faire sombre », et où, avec 
l’accélération exponentielle de nos sociétés technologiques ravagées par la 
violence, nous sentons que nous arrivons à des croisées de chemins. 

Mais on peut aussi parler de sérénité, car « le monde est en feu » peut 
s’entendre d’une autre façon, plus immémoriale : le monde ne cesse, à 
chaque instant, de brûler, comme l’athanor alchimique, entre les 
différentes instances qui le composent. L’œuvre de Virgile est là pour nous 
dire que nous sommes cette combustion. Virgile n’est donc pas séparé de 
nous : notre société, tout au plus, a parfois réduit la portée de sa poésie en 
l’affadissant ; mais chacun d’entre nous peut, s’il en a le vrai désir, coïncider 
avec l’émotion intacte de son œuvre, la lire comme si Virgile l’avait écrite 
pour ce lecteur seul, et en redécouvrir toute la force opérative de 

 
20  À moins que Virgile n’ait bien voulu brûler l’Énéide, à la fin de sa vie, en se révoltant contre Auguste 

et sa violence politique, et dans le geste de déception de celui qui a été berné par un cynique. Cf. J. 

Thomas, « Virgile, la guerre et la violence éternelle », Imaginaire de la guerre, Symbolon, 16, Lyon, Éditions 

universitaires, 2023, p. 9-25. – En ligne sur HAL.  

21  Chemin de perfection, chap. I.  

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


16  JOËL THOMAS 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

transformation ; et nous verrons alors que, quelque part, les violences 
commises et subies par les héros mythologiques ont à voir avec celles de 
notre temps. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

