
 

 

 

Aspects du mythe 
dans l’Antiquité gréco-romaine 

Étude comparée avec la culture des peuples premiers 

Deuxième partie 
 
 
 

 
La pensée holiste chez les Grecs archaïques 
et en Mélanésie 

Juliette Thomas-Lasnel 
 
 
 
 
 
 

Louvain-la-Neuve, le 26 janvier 2026 
 
 
 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 
 

 
 

 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


2  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

La pensée holiste chez les Grecs archaïques et en Mélanésie1 

 

Juliette Thomas-Lasnel 
 

Agrégée de Lettres modernes — Docteure de l’Université de Louvain-la-Neuve 
 

<juliettedenoumea@yahoo.fr> 

 

 

Dans cet article, nous voudrions montrer que Mélanésie et Grèce 
archaïque, si éloignées, si différentes qu’elles apparaissent au premier 
abord, ont en commun certaines représentations de l’homme et du monde. 
Il est donc légitime – et très intéressant – de les comparer, et nous verrons 
que la notion de pensée holiste est un catalyseur privilégié de ce 
rapprochement. Nous tenterons donc d’abord d’établir ponctuellement un 
parallèle entre la pensée holiste chez les Grecs archaïques et la pensée 
holiste mélanésienne à travers l’étude de certains rites. Même si elles 
contiennent des traits très spécifiques à leurs cultures propres, nous 
esquisserons ainsi un rapprochement entre certains caractères qui sont 
comparables afin de mieux les éclairer mutuellement. 

La Grèce archaïque 

Nous nous intéresserons donc aux peuples qui ont précédé la Grèce dite 
« classique », c'est-à-dire une civilisation très différente et florissante, à 
laquelle les Grecs ont succédé après une forme de Moyen-Âge. Cette 
civilisation est nommée « égéenne », « crétoise », ou « créto-
mycénienne ». Elle commence en 3000 avant notre ère et rayonne sur les 
contrées voisines. Elle se termine vers 1200 avant notre ère et c’est 
essentiellement une civilisation du bronze. Il est important de préciser que 
les va-et-vient de populations, le contexte de colonisations successives dans 
le Bassin méditerranéen et tout autour, ont entraîné au sein des peuples 

 
1  Cet article est le deuxième d’une série de quatre consacrés à l’étude comparée entre les modes de 

pensée de l’antiquité gréco-romaine et des cultures premières, en particulier dans le monde mélanésien. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
mailto:juliettedenoumea@yahoo.fr


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  3 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

indo-européens et entre peuples étrangers des influences réciproques dans 
des proportions très variables. Aucune civilisation ne s’est développée en 
vase clos, ou n’a pu complètement disparaître sans laisser de traces chez 
les autres peuples. 

« Dans l’ensemble, cette période est celle où la Grèce s’est formée [vers la fin du 
second millénaire]. C’est celle où la religion s’est constituée. Elle est très obscure. 
Nous distinguons mal les composants ; l’élaboration nous échappe. Sous les 
réserves que nous avons notées, on dira que la synthèse s’est faite entre des 
éléments qu’on peut appeler pour la commodité, « méditerranéens » et 
« nordiques ». Elle s’est faite très intimement. Il n’est pas du tout improbable 
qu’elle ait commencé dès la phase mycénienne, encore que l’imagerie religieuse ne 
l’y révèle point : on ne croira pas volontiers que des peuples qui avaient leurs 
traditions à eux, peut-être leurs techniques et, en tous cas, leur architecture, aient 
tout perdu de leurs conceptions religieuses au contact de la civilisation indigène qui 
les a conquis.2 » 

Même si ces peuples préhelléniques font partie des peuples indo-
européens, on peut imaginer, qu’ils assimilèrent une partie de la culture des 
peuples autochtones plus anciennement sur place. Rien ne disparaît jamais 
complètement, et Gernet précise : « Dans le principe, la civilisation crétoise 
a pu être quelque chose de composite. »3 Contrairement à une idée reçue, 
les peuples indo-européens étaient eux-mêmes constitués d’une culture 
très composite : 

« Aussi bien, malgré l’avertissement sans cesse répété de ne pas confondre la 
notion d’unité linguistique et celle de race ou même de peuple, on incline toujours, 
instinctivement, à l’erreur dénoncée : il a pu y avoir de tout dans les “Indo-
Européens”, même des populations plus ou moins anciennement établies dans la 
péninsule, à qui une influence étrangère avait fait abandonner leur parler ancien, 
mais qui n’ont pas dû se dépouiller, fût-ce dans leurs déplacements, de leur 
tradition indigène d’ailleurs inconnue. »4 

Les populations grecques autochtones pré-indo-européennes, entre le 
troisième et le deuxième millénaire avant Jésus Christ, subirent donc un 

 
2  Gernet, 1970, p. 19. 

3  Ibidem, p. 10. 

4  Ibidem, p. 11. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


4  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

bouleversement lié à l’arrivée des peuples indo-européens5. Cependant, 
grâce à l’assimilation déjà évoquée, il est possible de retrouver, notamment 
dans les rituels religieux, des traces de très anciennes structures holistes 
antérieures à l’arrivée des Indo-européens6. 

Gernet en relève un certain nombre, toutes liées au monde paysan et 
aux cultes agraires. Avant la Cité, il y a le clan, la tribu, le village : « L’unité 
sociale élémentaire, c’est le village, qui dut avoir primitivement un 
caractère familial »7. La vie des habitants est rythmée par des festins 
collectifs, parfois dans les bois ou les montagnes, où l’on buvait et mangeait 
abondamment (le culte de Dionysos semble bien dériver de ces anciennes 
coutumes). Les villageois se font des cadeaux (dons réciproques) et 
accueillent les étrangers (hospitalité). Ces fêtes ont lieu dans le cadre d’un 
rythme saisonnier, car la Nature est au cœur de la vie des hommes, et 
constitue un lien d’unité entre les villages, qui sont également associés à 
des rites sociaux de passage de type initiatique. 

La Mélanésie 

Ces structures sont donc très proches de celles des peuples premiers 
mélanésiens : structure familiale, tribale, dont le rapport à la Nature est 
fondamental, fêtes où l’on mange, échange des cadeaux, passe des rites 
initiatiques aux grands moments de la vie, et pratique un culte des ancêtres. 
Gernet analyse des rites de majorité anciens que l’on peut rapprocher de 
certains aspects de la cérémonie du « Naven » décrit par l’anthropologue 
Gregory Bateson. 

Afin de mieux comprendre le parallèle que nous allons entreprendre, 
voici en quoi consiste le rituel du « Naven » décrit par Bateson. Ce dernier 
s’est appliqué à analyser un rituel propre au peuple Iatmul, au bord du 
fleuve Sépik, en Papouasie-Nouvelle-Guinée. Il appartient à trois 
catégories : travaux, accomplissements rituels et retours de voyage. Ce 
rituel concerne les enfants et jeunes adolescents, théoriquement des deux 

 
5  Civilisation égéenne ou crétoise entre 1900 et 1500 avant Jésus Christ, civilisation mycénienne avec 

les Achéens ou Hellènes entre 1500 et 1100 avant Jésus Christ, civilisation dorienne dans le Péloponnèse 

entre 1100 et 900 avant Jésus Christ. 

6  « Les syncrétismes sont aussi anciens que l’histoire religieuse mais il est certain qu’ils furent 

particulièrement actifs en Grèce à l’époque préhistorique » (Gernet, 1970, p 92). 

7  Gernet, 1970, p. 39. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  5 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

sexes, et marque une action « culturellement marquée », souvent 
accomplie pour la première fois et marquant une étape vers l’âge adulte : 
cultiver certaines plantes, aller à la pêche aux anguilles, chasser les tortues 
ou certains oiseaux et même commettre un homicide sur un étranger. 
Cependant, à l’adolescence, il s’applique surtout aux jeunes garçons. En 
effet, ces derniers sont particulièrement impliqués à cette époque-là de 
leur vie dans des actions qui entraînent des « Naven » : initiation, chasse 
aux têtes, participation aux célébrations des ancêtres totémiques, débats 
ayant lieu dans la maison des hommes. Chaque accomplissement de 
l’enfant ou de l’adolescent marquant l’acquisition d’un savoir et son 
intégration sociale, est l’occasion d’un « Naven ». Le « Naven » comporte 
deux cérémonies : un travestissement sexuel (« les hommes s’habillent en 
femmes et les femmes en hommes ») et un travestissement totémique (un 
animal figurant un des ancêtres totémiques du clan). 

Travestissement sexuel et travestissement totémique 

En ce qui concerne le travestissement sexuel, Bateson observe qu’il est 
très complexe : non seulement les hommes s’habillent en femmes et 
réciproquement, mais ils échangent leurs rôles en les caricaturant à 
l’extrême8. Par exemple l’oncle maternel s’habille en femme, se fait appeler 
« mère » et recherche son neveu qu’il appelle « Toi mon mari ! ». De plus, 
au cours du rituel, ces changements de rôle deviennent de véritables 
identifications (dans une logique de dualité) : un frère s’identifie à sa sœur 
et sa sœur au frère, un fils s’identifie à son père, ou une épouse s’identifie 
à son mari. Ils vont même jusqu’à changer de nom. En Mélanésie, le mythe 
est fondamental dans la question de l’identité de la personne. Il en est de 
même du rituel, qui partage la même fonction. 

En ce qui concerne le travestissement totémique, il est exclusivement 
opéré par le personnage central de la mère. Celle-ci exécute une danse 
spectaculaire : 

« Lorsqu’elles mettent des masques, elles deviennent des symboles d’ancêtres : des 
poissons, des cochons et des crocodiles. Lorsqu’elles ouvrent grands les yeux, elles 
étirent les paupières vers le bas et tirent la langue, elles deviennent des sorcières 
dévoreuses de chair humaine. »9 

 
8  Cette exagération aurait pour fonction d’accentuer, d’intensifier les contrastes. 

9  Weiss, 1987, p. 173. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


6  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

L’ancêtre totémique fait donc son entrée dans le « Naven » grâce à la 
danse de la mère et participe à l’élaboration de l’identité de l’enfant. 
L’anthropologue Stanek rapporte un autre exemple très intéressant 10: 

« Maintenant la mère [apercevant que son fils était en train d’essayer pour la 
première fois la pirogue à moteur de l’anthropologue] se met lentement à danser 
dans le jardin, où elle était en train de cultiver ses plantes. Elle crie : “Mon fils ! C’est 
toi mon ancêtre !” Le bateau file sur l’eau, il se cambre sur les vagues du fleuve. La 
mère a pris une igname comme ornement : un symbole de son clan. De cette 
manière elle imite le comportement de son ancêtre, tout en l’identifiant avec son 
fils. » 

Au cours de la danse, la mère combine la métamorphose animale (elle 
marche à quatre pattes, lèche les blessures de son fils, elle est poisson, 
cochon, crocodile), la référence à certains végétaux (elle porte des plantes 
symboles de son clan) et la séduction incestueuse (qui symbolise un retour 
à l’animalité qui reviendrait à un anéantissement par copulation ou 
dévoration). Dans tous les cas, la mère se manifeste symboliquement et de 
manière très complexe face à son fils comme l’incarnation animale d’un 
ancêtre totémique. L’ancêtre, c’est elle. La danse de la mère condense trois 
énoncés simultanément : « Voici le sexe d’où tu es né » — « Je suis 
l’ancêtre » — « Regarde-moi ; voici qui tu es ; l’ancêtre animal. » La 
fonction du rituel est ici clairement d’établir l’identité du fils autour d’un 
seul axe : le lien qui l’associe à sa mère, elle-même associée à l’ancêtre 
mythique. 

À travers l’élaboration complexe d’un jeu de doubles (humains et 
animaux) se pose donc la question de l’identité. Le double travestissement 
tourne autour d’un seul problème : l’origine de l’enfant qui est l’objet du 
« Naven » (que l’on peut traduire par « donner à voir »). Cette origine est 
associée à la sexualité (mise en scène grâce au travestissement sexuel) et 
au rappel des origines ancestrales du clan (mis en scène par le personnage 
masqué de la mère qui s’identifie à un animal totémique)11. Or, la personne 

 
10  Stanek, 1983, p. 157-186. 

11  Nous rappellerons qu’en Mélanésie, si les femmes tombent enceintes c’est, pour eux, sans aucun lien 

avec les actes sexuels. C’est au cours d’un rituel que les femmes en âge de procréer se déplacent dans des 

lieux où les esprits des ancêtres leur envoient des « gènes » : « Non que le mariage ait pour but la 

fécondation de la femme par l’homme, car l’homme ignore son rôle en cette affaire. La femme se trouve 

enceinte quand elle traverse des régions déterminées, forêts ou solitudes, néo, où abondent des gènes 

mythiques qui la pénètrent à son insu. La tâche du mari est de mettre la femme en état psychique ou 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  7 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

mélanésienne est l’expression d’une dualité. Selon Michaël Houseman et 
Carlo Severi12, la mythologie Iatmul voit en tout être ou en toute chose du 
monde cette expression13. Tout y est double et les doubles sont très 
différents. Chaque ancêtre est à la fois féminin et masculin (d’où le premier 
rituel de travestissement) mais il est aussi végétal et animal (d’où le second 
rituel) : 

« Le principe de dualité qui semble être à l’œuvre dans ces métamorphoses 
incessantes nous permet de préciser la notion de totem dans la tradition iatmul : 
l’image de l’ancêtre résulte de la cristallisation, toujours provisoire et menacée, 
incarnée par la forme végétale ou animale, d’une dualité ou plutôt d’une série de 
termes opposés, impliquant tour à tour le changement de sexe et d’espèce. »14 

Chaque trait de l’identité est donc animal (ou végétal), masculin et 
féminin. 

Travestissement sexuel en Grèce 

Revenons à la Grèce archaïque. Nous retrouvons dans les usages, dans 
les rites, dans les légendes, quelque chose d’analogue pour les rites de 

 
psychologique de recevoir des gènes envoyés par la bienveillance des ancêtres ou des totems. » 

(Leenhardt, 1947, p 167.) 

12  Houseman et Severini, 2009, p. 129. 

13  « L’origine des êtres humains est représentée dans la mythologie Iatmul comme un processus de 

différenciation progressive. « Avant », le monde n’avait pas de forme. Tout se confondait : la nuit et le 

jour, la terre, le ciel et l’eau formaient une même substance, plongée dans une obscurité sans limites. De 

cette matière, où tout se mêle, émerge un premier être. C’est le crocodile. À cette époque primordiale où 

sa silhouette est à peine esquissée, un certain nombre de personnages se confondent encore en lui. Le 

crocodile est le père de tous les humains. C’est aussi leur guide, celui qui les conduira, lors de leur 

migration pénible vers les lieux qu’ils habitent aujourd’hui. Mais il est surtout, littéralement, l’ancêtre du 

monde physique : le lopin de terre qui émerge un jour des eaux, sous forme d’une île couverte déjà 

d’herbe, mais si pleine de flaques profondes qu’il est dangereux d’y marcher, c’est son dos. Une fois 

émergé des eaux, le crocodile (qui est à la fois père et terre), ouvre sa bouche – d’où sort le soleil – et 

devient invisible. Simultanément, sa mâchoire supérieure devient le ciel et sa mâchoire inférieure se 

transforme en une terre enfin homogène, où d’abord certains animaux (dont le chien qui contribuera à 

« élargir l’île » en la parcourant en tous sens) et ensuite les hommes peuvent marcher en sécurité. Puisque 

le crocodile « est » la terre, ses mâchoires ouvertes constituent aussi une énorme fente, une crevasse 

dans le sol. Selon certaines sources, c’est de cette crevasse (du ventre du crocodile, du père de la terre) 

qu’est sortie la première femme. D’autres versions affirment même que la crevasse, la fente, (ou la 

mâchoire) est elle-même la femme. C’est de cet être à peine différencié, où les deux sexes se mêlent 

encore aux animaux et à d’autres éléments du cosmos, que naissent les ancêtres de la mythologie Iatmul. 

Il s’agit de deux couples de frères et sœurs, qui, en se mariant entre eux, donnent naissance aux clans et 

en deviennent les fondateurs. » Houseman et Severi, 2009, p. 129, 130. 

14  Houseman et Severi, 2009, p. 130. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


8  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

majorité pour les garçons. À Cos, les jeunes hommes qui se marient portent 
des vêtements de femmes ; inversement les femmes de Lacédémone 
revêtent des habits masculins au moment de leurs noces. Leukippos, selon 
une tradition crétoise, avait été une jeune fille que Léto, sur les prières de 
sa mère, avait changée en garçon ; en mémoire de quoi les gens de 
Phaestos sacrifiaient à Léto dans la fête des Ekdysia, ainsi nommée « de ce 
que l’enfant avait quitté le vêtement féminin ». Un Leukippos homonyme 
dans la légende éléenne et arcadienne, se déguise en femme et conquiert 
ainsi l’amitié de sa belle. Souvenirs confus mais insistants, et qui se 
précisent quelque peu dans le rite argien des Hybristika où chacun des deux 
sexes prend les vêtements de l’autre : Plutarque y rattache une histoire qui 
sert à expliquer, d’autre part, une coutume matrimoniale indigène. 

« Il y a peut-être lieu de retenir comme usage préhistorique celui de l’échange des 
vêtements entre les sexes, à l’occasion du mariage. En tous cas, nos témoignages 
sont l’indice de pratiques très anciennes dont le caractère collectif se laisse 
reconnaître : quelles que soient en effet les significations qui ont pu s’y attacher 
secondairement – dans un régime de mariage individuel, la préoccupation s’y 
accusera de dépister des génies hostiles – dans le principe, elles se définissent 
comme rite de passage, à la fois pour les garçons et pour les filles. Par leurs 
analogies et par leur simultanéité, les us matrimoniaux et les rites de majorité sont 
en rapport.15 » 

Alain Moreau, dans un article intitulé « Initiation en Grèce antique »16, 
rapporte également que des cérémonies d’ekdusia ou « changement de 
costume », avaient lieu en Crète, jusqu’à l’époque hellénistique. Garçons et 
filles changeaient de vêtements, se masquaient et se grimaient. Jean-Pierre 
Vernant déclare 17 : 

« Pour chaque sexe, l’initiation qui l’accomplit dans sa qualité spécifique d’homme 

ou de femme peut comporter, par l’échange rituel de vêtements, la participation 
momentanée à la nature de l’autre sexe dont il va devenir, en se séparant de lui, le 
complément. À Argos, la femme, la nuit de ses noces, doit mettre une fausse barbe 
pour dormir en compagnie de son époux. À Sparte, on remet la fiancée entre les 
mains d’une femme appelée numpheutria, qui lui coupe les cheveux ras, l’affuble 

 
15  Gernet, 1970, p. 40. 

16  Moreau, 1992. 

17  Vernant, 1974, p. 39. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  9 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

d’un habit et de chaussures d’hommes, et la couche sur une paillasse où son 
nouveau mari vient la retrouver. 18 » 

Moreau précise que ces rites, que l’on retrouve dans les mythes19, 
interviennent au moment de l’adolescence du héros : Héraclès se vêt d’une 
longue robe et file aux pieds d’Omphale20. Achille se déguise en jeune fille 
et vit caché à la cour du roi Lycomède. Thésée porte une robe qui descend 
jusqu’aux pieds et tresse soigneusement ses cheveux. Ino et Athamas 
élèvent Dionysos comme une fille. Pour s’initier aux mystères des 
Bacchantes, Penthée (double de Dionysos) doit s’habiller d’une robe de lin 
et porter une perruque. Moreau rattache clairement l’histoire des deux 
Leukippos, que nous avons déjà évoquée, à un rituel initiatique. Il précise 
que le second Leukippos, fils du roi de Pise Oinomaos, qui s’était travesti en 
fille pour pouvoir approcher la nymphe Daphné dont il était amoureux fut 
découvert et massacré à coups de javelots et de dagues : l’épreuve 
initiatique fut manquée.21 

Comparaison entre les deux types d’initiation 

Il est possible d’interpréter cette coutume initiatique archaïque à la 
lumière de l’initiation mélanésienne, ce qui témoignerait peut-être 
d’éléments structurels archétypaux communs. Tout d’abord, l’initiation 
intervient lors des grandes étapes de la vie du novice, ici en l’occurrence le 
mariage, filles et garçons confondus ; et elle intervient simultanément aux 
initiations d’entrée dans l’âge adulte. Fonder une famille, passer du statut 

 
18  Moreau, 1992, p. 202. 

19  Les mythes, selon lui, « apparaissent comme les miroirs des rites » (Moreau, 1992, p. 193). 

20  Moreau rapporte un autre épisode de travestissement, moins connu mais très intéressant car ici 

Héraclès se crée véritablement un double féminin, puis devient à l’origine d’un rituel sacré : « Au retour 

de la première guerre de Troie, du temps où régnait Laomédon, cinq vaisseaux sur les six de la flotte 

coulèrent dans une tempête. Seul le navire d’Héraclès échappe au naufrage, échouant à Lacéta, sur l’île 

de Cos. Une mêlée générale oppose les indigènes menés par le berger Antagoras et les Grecs. Héraclès, 

épuisé par la tempête et ployant sous le nombre des ennemis, abandonne le combat et se réfugie chez 

une grosse matrone de Thrace. Il revêt ses vêtements et parvient ainsi à échapper à ses poursuivants. Un 

peu plus tard dans la journée, ayant mangé, dormi et ainsi retrouvé sa vigueur, il reprend le combat et 

massacre ses ennemis. Après purification, toujours revêtu d’habits féminins, il épouse Chalkiopé, qui lui 

donnera un fils, Thessalos. À l’époque historique, on offrait des sacrifices annuels à Héraclès sur le lieu du 

combat ; et les jeunes mariés de Cos portaient des vêtements de femmes lorsqu’ils accueillaient leurs 

jeunes épouses dans leur maison. De même, le prêtre d’Héraclès à Antimachie, ville de Cos, se revêtait 

d’habits féminins avant de sacrifier. » (Moreau, ibidem, p. 202-203). 

21  Moreau, ibidem, p. 204. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


10  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

de fils à celui de père, ou de fille à celui de mère, correspond à l’entrée dans 
la vie adulte et correspond aussi à un rite de fécondité. Il n’est donc pas 
étonnant d’y retrouver cette idée de travestissement et d’échange des 
vêtements entre sexes. Dans la cérémonie du « Naven » déjà évoquée, les 
hommes s’habillent en femmes et les femmes en hommes, ils vont jusqu’à 
échanger leurs noms et se caricaturer de manière grotesque. Ce 
travestissement sexuel correspond à un rite d’intégration sociale, ce qui est 
le cas lors d’un mariage. On peut également retrouver l’idée qu’échanger 
les vêtements permet de rééquilibrer la part de masculin et de féminin dans 
chaque sexe. Cette hypothèse paraît d’autant plus recevable que le 
travestissement intervient également lors des rites de majorité masculins. 
En Mélanésie, l’idée sous-jacente est que cet apport symbolique féminin 
donné par les vêtements permet aux hommes, à l’orée de leur nouvelle vie 
d’adulte, de s’approprier symboliquement la fécondité féminine. On peut 
imaginer, à un moment de l’Antiquité où l’individu est encore très défini par 
le collectif, que ces rites de travestissement sont liés à des rites de fécondité 
destinés à assurer la survie du groupe. De même, en Mélanésie, le 
rééquilibre entre masculin et féminin pouvait se faire dans le sens inverse : 
non pas s’approprier le féminin mais s’en affranchir. 

Dans le cas d’un rite antique de majorité, les deux interprétations 
semblent possibles : rejeter la part féminine pour s’affirmer par opposition 
en tant que masculin (le travestissement en femme permet alors d’extraire 
ce qui reste de féminin chez le novice). Par contre, dans le cas d’un rite de 
mariage, c’est l’inverse qui se produit : le travestissement en femme 
permet de s’approprier l’élément féminin important : la fécondité. On peut 
donc sans trop de difficulté rattacher cette ambivalence du rite de 
travestissement des sexes à une vision de l’individu comme double dans 
son genre : le mythe crétois de Leukippos précise bien que ce dernier est 
passé du sexe féminin au sexe masculin et que Léto, responsable de sa 
transformation est célébrée pour cela, ce qui semble indiquer que l’idée 
d’une circulation du féminin au masculin est tolérée. Un individu peut donc 
être féminin puis masculin ce qui lui confère une double identité. 

D’autre part, Gernet repère une forme de religion archaïque panthéiste 
qui s’apparente tout à fait à une pensée holiste : 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  11 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

« Les formes de pensée, à l’âge le plus ancien, n’ont guère pu avoir un aspect 
personnel. Usener22 a discerné, avant l’âge des dieux proprement dits, un stade où 
la notion du divin est conçue de façon beaucoup plus vague, et où celle de l’être se 
confond avec celle de la fonction : c’est celui où il semble que soit restées, par elles-
mêmes, les populations italiques […] mais cela nous avertit surtout du caractère 
indéfini qu’ont dû avoir les représentations primitives. 

Les animaux, comme les plantes, ont dû en être les objets23. » 

Le Serpent et les Enfers 

Il est très intéressant de constater que, dans ces représentations du 
monde très voisines entre les populations archaïques de l’Antiquité et les 
peuples mélanésiens, des figures symboliques communes émergent, liées à 
l’idée du double. Par exemple, Gernet relève : 

« L’association constante du serpent avec les morts remonte certainement aux plus 
vieux âges ; ce n’est pas sans raison que le serpent apparaît, sur les vases les plus 
anciens, en rapport avec le culte des morts : il a des relations normales avec le 
tombeau, avec l’omphalos, en même temps qu’il est, bien entendu, symbole 
sexuel. »24 

 

 

 

 

 

 

 

Le serpent est lié à des créatures infernales, comme la Gorgone ou 
Cerbère. Il évoque également le pénis : Zeus se transforme en serpent pour 
s’unir à Perséphone. À Rome, le genius de l’homme, qui est son pouvoir 
procréatif avant d’avoir été son génie, a la forme d’un serpent. Il est lié à 
l’eau, car en Grèce ancienne, il personnifie l’esprit des eaux et c’est un 

 
22  Usener, 2000, p. 152. 

23  Gernet, 1970, p. 62-63. 

24  Gernet, 1970, p. 63. 

Héraclès, Cerbère et Eurysthée, Louvre, 525 av JC. 
Source : 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/medi

a/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E

701.jpg 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg


12  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

attribut des nymphes. Apulée signale un serpent gardien des eaux du Styx.25 
La source qui portait ce nom en Arcadie dans l’Antiquité s’appelle toujours 
aujourd’hui Drakoneria. Le dieu kanak Gomawé, est représenté par un 
masque dont le nez en forme de pénis évoque le serpent plature, nourriture 
des morts dans le Lolot, l’enfer sous-marin des Kanak. 

Nous retrouvons symboliquement le serpent comme référence 
sexuelle, aquatique et infernale. Ici aussi, fécondité et mort sont 
étroitement liées. En Mélanésie, le masque est un double du porteur de 
masque, lui permettant d’entrer en contact avec le monde des morts. Tel 
semble être le rôle du serpent : un double animal qui sert de passeur 
aquatique entre le monde des vivants (pénis) et celui des morts. 

Sans établir d’« état totémistique » des sociétés grecques, Gernet 
relève cependant des rituels très anciens qui rappellent les pratiques 
mélanésiennes : 

« Des éléments d’une pensée préhistoriques se retrouvent, mais isolés. Certains 
groupes avaient une affinité spéciale avec telle espèce de serpents dont ils ne 
redoutaient pas – ou dont ils guérissaient – la morsure. Et tels d’entre eux portaient 
une marque de serpent, à quoi les individus se reconnaissaient. Les gens de Praisos, 
en Crète, qui justifiaient leur conduite par un mythe de Zeus, vénéraient la truie – 
comme les gens de Sériphos certaine espèce de crabe – et n’auraient jamais voulu 
se nourrir de sa chair. Un emblématisme de clan s’entrevoit26. » 

Le rapprochement avec la culture holiste mélanésienne apparaît 
d’autant plus troublant que Gernet évoque « la coutume, également 
ancienne et également populaire, qui consiste à se couvrir le corps d’un 
enduit, comme du plâtre : des légendes de peuples l’indiquent, comme des 
mythes de divinités. » Nous pensons immédiatement aux « hommes de 
boue », les  mudmen du peuple Asaro dans les Monts Hagen de Papouasie-
Nouvelle-Guinée. 

 

 
25  Apulée, Métamorphoses, V, 13. 

26  Gernet, 1970, p. 63-64. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  13 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chez ce peuple, se couvrir le corps d’un enduit de glaise et de boue 
claire évoquerait la couleur de la chair en décomposition. Les mudmen 
seraient des esprits de la rivière. Selon un très ancien mythe asaro, 

« Il y a longtemps, les hommes, défaits par des ennemis, furent acculés dans le lit 
de la rivière Asaro. Là, ils attendirent jusqu’au coucher du soleil pour s’enfuir. 
Lorsque les ennemis les virent surgir du lit de la rivière, couverts de boue blanche 
dont la couleur était celle de la mort, ils les prirent pour des esprits et s’enfuirent à 
leur tour, terrorisés. Après cet épisode, les villages voisins furent persuadés que les 
esprits de la rivière étaient les alliés des Mudmen asaro. Alors, les anciens 
décidèrent de tirer parti de cette croyance et maintinrent l’illusion jusqu’à 
aujourd’hui27. » 

Nous pouvons donc risquer l’hypothèse selon laquelle en Grèce 
archaïque, se couvrir le corps « d’un enduit comme du plâtre » évoque un 
rituel lié à la mort, ou à des divinités infernales, des esprits, le blanc dont 
on se recouvrait étant destiné à imiter la couleur du cadavre. Le 
rapprochement entre ces deux pratiques est éclairant. 

Le parallèle entre les sociétés archaïques grecques et les tribus 
mélanésiennes est d’autant plus intéressant qu’elles semblent partager une 
définition du mythe très voisine. En effet, le mythe dans la société 
mélanésienne et holiste en général est spécifique : c’est un mythe vécu, 

 
27  Spigolon, 2020. 

Mudmen du peuple Asaro. 
By gailhampshire from Cradley, Malvern, U.K - Asaro Mud Men, CC BY 2.0, 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=86187756 
By Jialiang Gao peace-on-earth.org - Own work, CC BY-SA 3.0, 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4610400 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=86187756
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4610400


14  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

ancré dans des pratiques rituelles qui font vivre le mythe non seulement 
comme un récit oral, mais surtout comme une pratique concrète. Or, 
Gernet souligne qu’« il faut bien reconnaître que presque tout le travail 
positif qui s’est fait jusqu’ici dans l’étude de la religion grecque a eu pour 
objet de rapprocher, dans une confrontation instructive, les mythes et les 
rites [….] la légende et le mythe peuvent nous permettre de remonter à des 
scénarios de fête. C’est par là qu’ils peuvent nous rapprocher, eux aussi, des 
réalités humaines. »28 C’est également ce que souligne Moreau : « Les 
mythes apparaissent comme un miroir des rites ».29 

La Maison des Hommes 

Gernet donne ensuite une série d’exemples, notamment des rites liés, 
du temps de Pausanias, au culte de Déméter Kidaria. Kidaria renvoie à la 
déesse, mais aussi à une coiffure, un masque et une danse, c’est-à-dire à 
des objets liés au rituel. En Thrace, Seuthès est un nom de roi, de divinité et 
aussi de danse. Zalmoxis est un dieu, un personnage légendaire, mais aussi 
un chant, une danse, une peau d’animal (ours) et un masque. Le fait 
d’utiliser le même nom pour désigner un ensemble de pratiques mythiques 
et rituelles sacrées prouve à quel point, dans l’esprit de ces hommes, tout 
est en étroite relation : le nom, le dieu, le héros mythique, l’initié, le 
costume qui ici fait référence à une peau d’animal, sorte de double 
permettant d’accéder au monde des esprits, la danse, permettant le 
passage entre le monde réel et le monde surnaturel et enfin le masque, qui 
visiblement n’est pas du tout utilisé dans le même contexte qu’il le sera 
postérieurement (c’est-à-dire exclusivement au théâtre, sauf dans le culte 
de Dionysos qui demeure une survivance). Le fait qu’on retrouve à la même 
époque des confréries primitives liées à ces rituels et regroupées en 
maisons communes, qualifiées de mégaron, accentue encore le 
rapprochement avec les pratiques mélanésiennes déjà décrites 
précédemment : 

« Nous connaissons également un mégaron de Mèlastai, corporation qui officiait 
dans le culte de Dionysos ; sur le territoire de Mantinée, il y a un mégaron à 
Lycosoura, pour un culte de mystères. Et ces maisons communes font songer à 
celles d’une gens religieuse, comme le kleision des Lycomides d’Attique, ou comme 

 
28  Gernet, 1970, p. 68. 

29  Moreau, 1992, p. 193. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  15 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

la leschè de certaines génê. Le mot leschè désigne par ailleurs une espèce de 
« maison des hommes30. » 

Le rapprochement entre ces confréries masculines et leur équivalent 
mélanésien se cristallise ici autour de ce terme de « maison des hommes » 
caractéristique des clans océaniens. Gernet précise que ces corporations 
religieuses étaient étroitement liées à la nature et aux éléments, à travers 
des rituels magiques qui faisaient intervenir des « démons », sortes de 
doubles non humains destinés à servir d’intermédiaires entre les hommes 
et les dieux. 

« C’est dans ce milieu de sociétés secrètes et dans ce cercle de représentations qu’il 
faut sans doute rechercher l’origine des corporations ou des clans sacerdotaux que 
leur désignation, à l’époque historique encore, qualifiait comme ayant pouvoir sur 
l’atmosphère : les Heudanémoi d’Athènes et les Anémokoitai de Corinthe qui, les 
uns et les autres, endorment les vents, les Boréasmoi d’Athènes qui sont chargés 
du service de Borée ; la famille sacrée de Céos qui, consacrée au Zeus Ikmaios 
qu’avait invoqué Aristée, continuait la tradition de celui-ci ; celle qui se rattachait à 
l’Éaque d’Égine, en l’espèce un doublet d’Aristée. Il est à noter, aussi bien, qu’on 
utilise dans ces corporations des pratiques qui ressortissent à la magie primitive : à 
Titanè, près de Sicyone, il y avait un sacrifice nocturne aux vents, avec des rites 
secrets qui comportaient notamment des « incantations de Médée » […] À partir 
d’un commencement de cultes masculins pourvus d’une « maison des hommes », 
par-delà le milieu primitif que nous avons essayé de reconnaître, mais en continuité 
avec lui […] il faut se figurer des confréries dont les origines se rattachent aux débuts 
de la métallurgie, dans lesquelles la notion de pouvoir religieux commence à se 
condenser et à se spécialiser, et dont les initiés acquièrent, par leurs danses 
rituelles, le gouvernement de la nature. C’est dans ce milieu nouveau que s’est 
constituée une tradition à laquelle furent redevables les premières autorités, de 
nature nécessairement « magique » et sans laquelle l’institution même de ces 
autorités serait inconcevable31. » 

Il y a dans cette analyse de Gernet trois points fondamentaux : 

— Le lien étroit à l’origine de la religion grecque entre les éléments de 
la nature, la magie et les rituels mythiques. Or, ils ont la même 
dimension fondamentale dans la pensée holiste mélanésienne. 
— Ensuite, Gernet reconnaît que l’évolution de cette forme primitive 
la dépassera, mais il n’en reste pas moins qu’à son origine « et en 
continuité » avec elle, se trouvent « des cultes masculins pourvus 

 
30  Gernet, 1970, p. 72. 

31  Gernet, 1970, p. 74, 75. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


16  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

d’une "maison des hommes" ». Cette analyse nous permet donc de 
renforcer les hypothèses rapprochant certaines pratiques religieuses 
de l’Antiquité et la pensée holiste mélanésienne. 
— Enfin, l’idée d’une évolution différente s’esquisse par la mention de 
« début de la métallurgie », les Mélanésiens n’ayant pas connu ce 
stade. Pour Descola, la naissance du dualisme dans les sociétés holistes 
s’expliquerait par le double passage à l’agriculture et à l’élevage, ainsi 
qu’à la sédentarisation de ces sociétés. Nous pourrions y ajouter 
l’accès à la métallurgie. Ainsi, petit à petit, le rapport à la nature de ces 
sociétés primitives va évoluer, depuis un rapport fusionnel jusqu’à la 
volonté de « gouverner la nature ». 

Double et décapitation 

Un autre thème mythique de cette Grèce archaïque est relevé par 
Gernet et a attiré notre attention car il recoupe deux thèmes fondamentaux 
de la civilisation mélanésienne : le double, et le sacrifice lié à la décapitation 
en relation avec cette figure du double. Il s’agit de l’histoire de Pélops, à qui 
l’on attribue l’origine des Jeux Olympiques. Oinomaos, roi de Pise, exigeait 
des prétendants de sa fille qu’ils l’affrontent, à la course des chars. Leur 
échec signait leur mort par décapitation, leur tête clouée servant de 
trophée. Pélops concourt avec les chevaux de Poséidon et triomphe du roi, 
qui meurt dans la course. Les jeux (sous forme de course de chars), liés aux 
jeux funéraires, impliquent l’idée d’un duel entre deux adversaires. À l’issue 
de cette épreuve, le perdant est sacrifié, la vie des deux partenaires ayant 
servi d’enjeu. Le premier rapprochement que nous pouvons faire avec la 
civilisation mélanésienne est l’utilisation des crânes des vaincus comme 
trophées : « on les suspend volontiers à l’arbre sacré, et le thème de la tête 
coupée deviendra celui d’un pouvoir magique. »32 Chez les Mélanésiens, les 
crânes étaient suspendus à des arbres, dans les jardins, afin d’en accroître 
la production. De plus, dans la maison des hommes, de véritables autels 
étaient érigés avec les crânes trophées des ennemis vaincus. Mais la 
fonction principale de cette appropriation du crâne était d’en faire un 
double, dans lequel on se projetait, et qui permettait de mieux comprendre 
qui on était. Le crâne n’est pas seulement ici un trophée, il devient une part 
de l’identité du vainqueur, et c’est la raison pour laquelle Oinomaos voulait 
bâtir un temple religieux avec les crânes des prétendants de sa fille. Ce 

 
32  Gernet, 1970, p. 77. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  17 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

temple était une façon de remercier les dieux (en l’occurrence Arès qui lui 
avait fourni ses chevaux) en donnant une part de lui-même ; les crânes des 
prétendants de sa fille, ces candidats malheureux représentant peut-être la 
part qui échoue et lui-même la part qui triomphe. Lors de la victoire de 
Pélops, c’est ce double de lui-même qui triomphe, épouse sa fille et prend 
sa place (il est donc logique qu’il meure à son tour pendant la course). L’idée 
du fils (comme Zeus), du petit-fils (comme Jason) ou du beau-fils (comme 
Pélops), qui prend la place du père sur le trône est très courante dans 
l’Antiquité33. Elle prend un nouvel éclairage si l’on considère qu’il s’agit du 
remplacement d’un double par un autre double, autour de l’idée de défi et 
de sacrifice. 

L’idée de double fusionnel se retrouve également dans les histoires qui 
présentent non pas le crâne mais la peau de l’ennemi comme trophée : par 
exemple la peau de Marsyas, écorché par Apollon et conservée à Célènes. 
Cette peau avait des pouvoirs magiques. C’était une peau d’âne, l’animal 
devenant le double de Marsyas. Dans d’autres cas, c’est la peau arrachée à 
l’ennemi qui fusionne avec le vainqueur. Ce dernier ajoute le nom du vaincu 
au sien. Il s’agit donc bien d’un double, un double monstrueux qu’il faut 
mettre à mort, mais que l’on conserve sur soi et que l’on associe à son 
identité même par le nom : Athéna, qui s’appelle aussi Pallas, vainquit le 
géant Pallas et se recouvrit de sa peau. En Mélanésie, nous avons vu que les 
masques sont appelés « peau » et qu’en fusionnant avec leurs porteurs ils 
établissent un lien avec l’au-delà et le monde des morts. En Grèce 
archaïque, les duels dont l’issue était liée à l’appropriation de l’identité du 
double vaincu par la récupération du crâne ou de la peau, étaient organisés 
lors de jeux qui pouvaient être des jeux funéraires. Rites de triomphe, 
nuptiaux ou funéraires, tout semble étroitement lié. Ajoutons que ces 
duels, ces luttes entre deux héros, sont parfois remplacés par les duels de 
leurs doubles animaux : à Danaos et Gélanor, on substitue un loup et un 
taureau34. Derrière ces animaux, on retrouve également des dieux : 
Poséidon pour le taureau, Apollon pour le loup. 

 
33  Peut-être pourrait-on risquer aussi un rapprochement entre Pélops, qui tue son beau-père en tant que 

double et fonde sa dynastie, et Romulus, tuant son double Rémus pour fonder Rome. 

34  Le double animal est attesté par Eliade dans les sociétés chamaniques : « L’animal protecteur est en 

quelque sorte le double du chaman, son alter ego. Ce dernier est une des “âmes” du chaman, l’âme sous 

une forme animale, ou plus exactement, “l’âme-vie”. Les chamans s’affrontent sous forme d’animaux et, 

si son alter ego est tué dans le combat, le chaman ne tarde pas à mourir lui aussi. » (Eliade, 1968, p 90). 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


18  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Cannibalisme et omophagie 

Selon Gernet, il existe en Grèce archaïque des mythes où il est fait 
mention de cannibalisme. En Mélanésie, cette pratique complexe est une 
façon d’absorber le double mangé afin de savoir qui on est (le « cogito 
cannibale ») : dis-moi qui tu manges et je te dirai qui tu es35. En Grèce, il est 
intéressant de noter que le cannibalisme est lié à l’idée de perpétuation de 
la royauté. Parfois, pour asseoir son pouvoir, un roi sacrifie et mange son 
propre fils, c’est-à-dire une forme de double. Il mange un potentiel rival et 
une part de lui-même : c’est le cas de Lycaon, en Arcadie, sur le Mont Lycée, 
qui sacrifie et mange son propre fils en hommage à Zeus Lycaios. Au 
moment du sacrifice, il se transforme en son double animal, un loup. Il y a 
donc fusion entre le fils et le père, le loup et le dieu. Le sacrifice humain et 
l’acte de cannibalisme peuvent être ambivalents : à la fois acte de 
soumission ultime aux Dieux, ou au contraire acte de défi, comme Tantale 
qui fit manger son propre fils par les dieux. Comme en Mélanésie, la 
destruction et l’assimilation de l’ennemi en tant que double passent par son 
meurtre, sa décapitation ou son écorchement, puis son ingestion. 

 
35  Philippe Descola (Descola, 2015, p. 438), parlant des groupes Tupi-Guarani d’Amazonie, analyse le 

cannibalisme comme un moyen de se percevoir en tant qu’individu. Reprenant l’expression de Viveiros 

de Castro, il parle de « cogito cannibale ». Allant à l’encontre de l’interprétation classique qui vise à 

absorber les qualités de l’autre, ce qui revient à admettre que l’autre est différent de moi, Descola avance 

l’hypothèse qu’au contraire c’est une façon pour ces peuples cannibales de « devenir autre en incorporant 

la position que l’ennemi occupe par rapport à moi, ce qui ouvre la possibilité de sortir de moi-même pour 

m’appréhender de l’extérieur comme une singularité (c’est celui que je mange qui définit qui je suis) » 

(Ibid. p. 438, 439). Autrement dit, l’autre devient un double de moi-même puisqu’il me constitue en tant 

qu’individu, l’autre est un « je ». Ces hypothèses peuvent parfaitement s’appliquer à la Mélanésie, car 

elles regroupent des particularités communes avec l’Amazonie : l’exocannibalisme, la chasse aux têtes, 

l’appropriation de diverses parties du corps de l’ennemi, la capture de personnes dans des tribus voisines 

sont des pratiques courantes en Mélanésie. Pour Descola, ces pratiques répondent à une nécessité : « on 

ne peut faire du soi qu’en assimilant de façon concrète des personnes et des corps étrangers, non pas en 

tant que substances donneuses de vie, trophées donneurs de prestige ou captifs donneurs de travail, mais 

comme indicateurs du regard extérieur qu’ils portent sur moi en raison de leur provenance. » (Ibid. p. 

439). Ce à quoi on s’oppose (l’autre) est également ce à quoi on s’identifie (je). Voilà qui éclaire d’un jour 

nouveau la pratique du cannibalisme mélanésien : « l’identité se définit d’abord au moyen du point de 

vue sur soi qu’adoptent les membres d’autres collectifs, placés de ce fait dans une position d’observateurs 

extérieurs – les morts, les Blancs, le gibier, les esprits, voire l’ethnologue. » (Ibid. p 440). Dans la pratique 

de la guerre, l’ennemi chassé, capturé puis mangé est avant tout un double de soi-même, que l’on choisit 

« autre » (extérieur, d’une autre tribu, parlant une autre langue…) et dont l’« assimilation » (ici au sens 

propre, de la chair ou de l’âme par la conservation du crâne) va permettre au « je » de définir qui il est : 

« c’est celui que je mange qui définit qui je suis ». 

 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  19 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

On retrouve toutes ces caractéristiques dans le culte de Dionysos. Celui-
ci reste un culte singulier car empreint de très anciens rituels archaïques qui 
synthétisent des pratiques proches des mythes mélanésiens. 

« Dionysos plonge dans le passé le plus antique : des fêtes comme les Lénéennes et 
les Anthestéries figurent également au calendrier de plusieurs cités, elles 
préexistaient à la colonisation d’Asie Mineure. En Attique, la Tétrapole de Marathon 
eut un culte de Dionysos avant d’être incorporée à l’État athénien. La Crète, qu’on 
retrouve toujours en pareil cas comme un symbole de haute antiquité, est un des 
centres les plus importants de religion dionysiaque36. » 

L’extase, l’ivresse religieuse, la folie sacrée liées aux orgies, aux courses 
nocturnes en pleine campagne, souvenirs d’un culte campagnard originel 
d’Artémis, font tomber les barrières du moi et permettent d’accéder à ses 
formes de doubles, végétales et animales. L’individu replonge en pleine 
nature et communique avec elle. Le lierre, double végétal, joue un grand 
rôle dans ce culte. Il ne se contente pas d’être l’attribut du dieu et un 
ornement des thyrses, mais il est aussi ingéré, consommé, mâché par les 
Bacchantes : « il est aussi important dans la religion thrace où, notamment, 
il figure comme signe de tatouage, et où l’on a pu risquer pour lui le mot de 
totem. »37 Dionysos est qualifié de Dendritès Endendros, « Dionysos de 
l’arbre, dans l’arbre ». Il est dieu de la vigne, comme Omphakitès (raisin), 
Staphylitès (grappe de raisin). Les fidèles portent masques38 et peaux de 
bêtes : la nébride ou peau de chevreau est le costume des Ménades. Toutes 
ces formes de doubles s’appliquent également au dieu lui-même : Dionysos 
est « taureau » ou « chevreau » en Laconie, « à la peau de chèvre » en 
Attique. Les Bacchantes se livrent à un acte de cannibalisme39 en dévorant 
tout cru un animal qu’elles identifient au dieu, ce qui leur permet de 
l’incorporer : « car nulle part n'est aussi sensible la fusion entre le dieu, la 
victime et le fidèle – l’indécision par suite, entre la nature humaine et la 
nature animale. »40 Les fidèles, hors d’eux-mêmes (c’est le sens du mot 

 
36  Gernet, 1970, p. 102. 

37  Gernet, 1970, p. 101. 

38  Masques et tatouages sont selon Gernet des traits primitifs. 

39  Acte lié à un rituel archaïque de la déesse Despoina en Arcadie. 

40  Gernet, 1970, p. 100. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


20  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

« extase ») se confondent avec la divinité.41 Toutes ces caractéristiques, 
relevant d’une pensée holiste, seront rejetées par la tête rationnelle 
grecque qui évoluera vers le dualisme et sera horrifiée par la fureur 
dionysiaque qu’elle domestiquera, notamment grâce à l’invention du 
théâtre. De même, on est très loin de la notion d’individu telle que la 
concevra le dualisme et qui prône au niveau religieux un salut individuel de 
l’âme. Le fidèle réalise dans la possession divine avec le Bacchos, c’est-à-
dire le dieu lui-même, uniquement une communion collective qui n’a rien à 
voir avec l’idée d’une union personnelle avec le dieu. 

Le culte de Dionysos est, à notre sens très important et singulier en 
Grèce antique. Il puise ses origines dans de très anciens rites archaïques 
holistes, qui furent conservés et parfois ultérieurement mal interprétés et 
assumés. La Grèce classique tentera, notamment par l’invention du théâtre, 
de « domestiquer » et de rendre convenable ce culte religieux qui cadrera 
mal avec l’évolution dualiste et rationnelle du mode de pensée antique. 
C’est pourquoi bien souvent, on avançait l’hypothèse que le culte de 
Dionysos était d’origine étrangère, asiatique ou du Nord de l’Europe. 
Gernet conteste cette théorie : 

« La vérité ne tient pas dans cette solution un peu simpliste [...], la thèse d’une 
origine étrangère devient plus sujette à caution. Sans compter que les analogies 
peuvent parfois résulter de contaminations tardives et que les influences dont elles 
témoignent se sont aussi exercées de la Grèce sur l’étranger, celles qui 
appartiennent au plus ancien fond se laisseraient expliquer, en bien des cas, par 
certaine communauté de civilisation à l’âge préhistorique42 : a priori, on n’a pas le 
droit de tenir pour « étranger » ce qui peut être, simplement, européen-à moins 
qu’il ne soit, encore, égéen-asiatique..[…..]..Dionysos plonge dans le passé le plus 
antique43. » 

 

 
41  « À Ténédos, on habille en enfant le veau nouveau-né offert en sacrifice, Dionysos passe pour avoir 

exigé des hommes comme victimes, et les filles de Minyas à Orchomène, les Ménades d’Argos, Agavè 

meurtrière de son fils Penthée, s’étaient repues, dit la légende, de chairs humaines. » (Ibidem, p. 100). 

42  « Les syncrétismes sont aussi anciens que l’histoire religieuse mais il est certain qu’ils furent 

particulièrement actifs en Grèce à l’époque préhistorique. » (Gernet, 1970, p. 92). 

43  Gernet, 1970, p. 101-102. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  21 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

L’omphalos 

Gernet rappelle l’importance en Grèce ancienne du culte de la « Terre-
mère »44. Si l’on a pu attribuer l’origine de cette figure à des cultes d’Asie 
mineure, Gernet précise qu’elle vient d’une région « qui appartient, dans la 
préhistoire, à la même aire géographique que la Grèce. »45 Pour lui, cette 
« Terre-mère » prend en Grèce la forme d’un objet religieux dont nous 
avons déjà parlé, l’omphalos. Cet objet lie fertilité, fécondité et mort. En 
effet, selon Gernet, l’omphalos, qui signifie « nombril » en grec, a un 
rapport certain avec la Terre. Les Anciens l’imaginent tantôt comme le 
centre de la Terre, tantôt comme un tombeau. Grâce à leur pensée holiste, 
ils envisagent ces deux conceptions sans qu’elles s’excluent, car la terre 
reçoit les morts comme elle reçoit les semences. C’est ce que Gernet 
remarque : 

« Les modernes se croient obligés d’opter entre ces deux conceptions. Il est permis 
de penser qu’elles ne sont pas exclusives l’une de l’autre46. » 

Gernet avance une hypothèse très intéressante : pour lui, l’omphalos-
tombeau, qui prenait la forme d’une pierre, le bétyle, servait d’autel bas 
destiné aux morts, et était représenté entouré d’un serpent. La tradition 
voulait qu’à Delphes, l’omphalos était situé au-dessus de la tombe du 
serpent Python, tué par Apollon. Dans ce cas, la symbolique est clairement 
liée à la mort. 

 

Obole delphique figurant un omphalos, V° siècle avant J.C. 
Par Classical Numismatic Group, 
Inc. http://www.cngcoins.com, CC BY-SA 3.0, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=29062790 

 

 
44  Gernet, 1970, p. 56. 

45  Ibidem, p. 57. 

46  Ibidem, p. 57. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=29062790


22  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

D’un autre côté, l’omphalos représente la pierre que Rhéa présente à 
Cronos, enveloppée de linges comme un nouveau-né, à la place de son bébé 
Zeus, et que son père avale comme ses frères et sœurs. L’omphalos est une 
pierre conique en forme de ruche, et à Delphes elle était ointe 
quotidiennement et recouverte lors des cérémonies d’un treillis de laine 
fraîchement tondue, afin de rappeler les langes du nouveau-né. Ce treillis 
est apparenté à l’agrenon, un vêtement réticulé en forme de filet qui 
recouvrait les vêtements de certains prêtres, et notamment des 
Bacchantes. Dans ce cas, la symbolique est plutôt du côté de la fécondité et 
de la vie. 

Onction d’un omphalos par Apollon et Artémis, 
V° siècle avant JC. 
Par User: Shakko — Travail personnel, CC BY-SA 3.0, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6237629 

Omphalos de Delphes 
Par Jebulon — Travail personnel, CC0, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=110160977 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6237629
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=110160977


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  23 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Omphalos de Delphes 
By Yucatan (Юкатан) 
- Own work, CC BY-SA 3.0, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=9031548 

Le cratère de Ruvo, Naples. 
By en:Karl Bötticher (1806–89) - http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/bwpr1859/0011, Public 

Domain, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=19829586 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=9031548
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=19829586


24  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Pour Gernet, l’omphalos est un « réservoir central d’âmes analogue, 
dans sa fonction, au mundus latin par où les mânes, à certains moments, 
s’échappent. »47 Nous remarquons que le treillis de laine, représenté sur 
certaines pierres évoque l’image du filet. Nous retrouvons, notamment 
avec l’omphalos comme centre du monde et passage vers l’au-delà, l’idée 
d’une circulation complexe d’énergies, matérialisée par les lignes du tissu 
ou du filet qui entourent la pierre. 

Masques 

Il nous paraît très intéressant d’établir un parallèle entre l’omphalos et 
certains objets océaniens. Des pierres sculptées, comme les pétroglyphes, 
évoquent une symbolique vie/mort/fécondité qui peut être rapprochée de 
l’omphalos. Mais nous remarquons également qu’il s’agit une fois de plus 
de la même symbolique qui est en jeu dans les masques kanak, notamment 
ceux de Gomawé. Gomawé qui vit sous la mer dans le royaume des morts 
s’incarne dans son masque. En Mélanésie, la fonction essentielle du 
masque, figure du double, est d’établir un lien entre le monde des vivants 
et le monde des morts. Celui-ci est composé d’une coiffe, dont la forme 
conique rappelle l’omphalos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
47  Gernet, 1970, p. 57. 

Masque de deuilleur, Musée du Quai Branly. 
Par Sailko — Travail personnel, CC BY-SA 3.0, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=30260978 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=30260978


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  25 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Cette coiffe est composée d’un entrelacs de cheveux appartenant aux 
deuilleurs de la famille du mort. Il peut aussi s’agir d’un tissage réalisé avec 
l’étui foliaire des cocotiers. Dans les deux cas, on retrouve la forme conique 
et l’image du tissage, lié à la mort et à la circulation des âmes. Le masque 
kanak devient donc une sorte de mundus latin, comme l’omphalos, car il 
met en relation vivants et morts. Il permet la circulation et le passage entre 
deux mondes, comme une sorte de porte. Rappelons que même s’ils ne 
vivent pas forcément au même endroit, chez les Mélanésiens, vivants et 
morts existent sur le même plan, dans deux mondes non séparés, sans 
rupture entre la vie et la mort. Ensuite le visage du masque était orné d’un 
nez de forme phallique, représentant symboliquement le serpent plature, 
qui nourrit les morts dans le Lolot. Ce serpent évoque Python entourant 
l’omphalos, en relation avec les Enfers d’Hadès. Enfin, la troisième et 
dernière partie du masque kanak est elle aussi révélatrice car il s’agit du 
manteau composé de plumes attachées à un filet. Ce dernier, qui entre en 
écho avec l’agrenon grec est relié au monde sous-marin des morts, car les 
poissons pris dans le filet sont les vivants, et les nœuds du filet sont 
symboles de mort. Le masque de Gomawé, comme l’omphalos, renvoie 
simultanément à la fécondité et à la mort. 

Le Maître des Animaux et le rhombe 

Une autre figure du double essentielle, en dehors de la déesse mère, à 
l’ère paléolithique, est la grande figure du Maître des animaux, dieu de la 
forêt et de la chasse et dieu du ciel. Il semble incarner lui aussi une figure 
essentielle du double supranaturel. Lévêque évoque la représentation, 
dans la grotte des Trois-Frères (Ariège), du « chamane masqué » (époque 
du Magdalénien moyen, vers – 12000), dieu à la fois anthropomorphe et 
zoomorphe et il rajoute : « homologue du dieu de la mer des Mélanésiens 
– lui aussi si composite »48. Nous supposons que Lévêque évoque ici encore 
la figure de Gomawé, aux nombreux avatars. Gomawé est un dieu et un 
masque, qui habite la mer, qui peut prendre la forme d’un requin, mais 
aussi une forme végétale, et qui est avant tout un passeur entre le monde 
des vivants et le monde des morts. 

 

 

 
48  Lévêque, 1997, p. 21. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


26  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Précisons que Lévêque associe à ce Maître des animaux l’objet 
mystérieux découvert dans la grotte de La Roche en Dordogne, une 
« tablette qui fait du bruit en tournoyant et imite le grondement du 
tonnerre (dite rhombos, de son nom grec), qui ressemble de très près à des 
instruments utilisés en Australie pour les initiations des jeunes gens. »49 Cet 
instrument est un churinga, et il correspond au rhombe mélanésien dont le 
rôle dans l’initiation est de figurer le monstre dévorateur qui va faire 
changer l’initié d’état. Nous avons affaire dans les trois cas à une 
thématique de la métamorphose et de l’union avec le cosmos. 

 

 

 

  

 

 

 

 
 

 

 
49  Lévêque, 1997, p. 21. 

Figure du chamane masqué, Grotte des Trois Frères, Ariège. 
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane_des_Trois-Fr%C3%A8res 

Rhombe de la grotte de Lalinde, Dordogne (à l’arrière-plan). 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Grotte_de_la_Roche_%28Lalinde%29. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane_des_Trois-Frères
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane_des_Trois-Frères
https://fr.wikipedia.org/wiki/Grotte_de_la_Roche_%28Lalinde%29


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  27 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Il existait également des rhombes chez les Grecs, et notamment dans le 
culte de Dionysos. Comme en Mélanésie ou en Australie, le rhombe 
intervenait dans un contexte d’initiation, notamment dans le passage à 
l’âge adulte. Jeanmaire décrit ainsi le rhombe grec : 

« le rhombos est le bull-roarer, autrement dit la planche que l’on fait vrombir en lui 
imprimant un mouvement circulaire, l’instrument sonore très primitif mais qui, sous 
le nom de diable, conserve encore quelque chose de son très ancien caractère 
mystique dû à un usage rituel immémorial ».50 

Lévêque établit lui-même un parallèle avec les tribus australiennes, 
mais pour relever une spécificité grecque. D’après lui le rhombe grec dans 
le culte de Dionysos est destiné à attirer, alors que chez les Australiens (et 
chez les Mélanésiens également) il sert à effrayer les novices et les femmes. 
Mais il se demande dans quelle mesure la légende grecque n'a pas 
réinterprété un rituel mal compris car très ancien et jugé « barbare », en 
inversant la symbolique pour la rendre moins scandaleuse.51 Il est 
compliqué de savoir exactement à quoi ressemblait le rhombe. Certains 
archéologues l’ont rapproché des toupies-sabots (strombos en grec) en bois 
de buis munies de ficelles qui servaient de jeu dans la Grèce antique. Au 
sortir de l’enfance, les futurs adultes offraient leurs toupies et leurs jeux 
d’enfants à Hermès. La toupie symbolise l’axe de la Terre et leur 
mouvement illustrerait l’équilibre dans un monde en mouvement. Même si 
la toupie n’est pas un rhombe52, on peut voir qu’elle est liée à un rite de 
passage à l’âge adulte et que, comme l’omphalos, elle renvoie à une 
symbolique cosmique forte. 

L’homme fusionne donc avec la Nature, à travers la figure des doubles 
suivants : les grands animaux redoutables et nourriciers qui peuplent le 
territoire de chasse, les Grandes Déesses, maîtresses de fécondité 
universelle et de chasse, et le Maître des animaux, dieu du ciel. Ces figures 
de doubles sont largement représentées dans l’art pariétal de l’Occident 

 
50  Jeanmaire, 1970, p. 389. 

51  Gernet remarque en effet que lorsqu’un mythe évoque un acte de cannibalisme, les conséquences 

sont forcément négatives, alors même que la forme primitive du mythe conditionne la réussite du héros 

précisément à l’accomplissement de cet acte. 

52  Dans un passage du livre VII, 378-384 de l’Énéide, Virgile insiste sur le vrombissement que fait la toupie 

en tournant. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


28  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

sous la forme d’êtres hybrides, mi-homme, mi-animal, ou bien d’union 
charnelle entre la Grande déesse et un animal. 

« Notons, tout particulièrement dans l’art occidental, l’importance des Grandes 
Déesses totalement anthropomorphisées, qui arriment la chasse sur le surnaturel : 
elles sont déjà ces déesses des animaux qui permanent du Néolithique jusque dans 
la Grèce classique, doublement maîtresses, puisqu’elles animent en eux l’élan 
génésique, en même temps qu’elles les livrent à l’épieu des chasseurs. D’où leur 
caractère ambigu de déités jalousement protectrices des animaux, mais aussi 
chasseresses, qui reste si net jusque dans l’Artémis des Grecs53. » 

Les churingas australiens : grottes et spirales 

Mais ces deux figures de doubles, Grande Déesse et Maître des 
animaux, ne sont pas seulement des protectrices des hommes dans le 
présent ; elles les immergent dans un temps mythique car ce sont des 
puissances célestes, en liaison avec les astres qui mesurent le temps. 
Lévêque lui-même établit un parallèle entre les sociétés paléolithiques et 
certaines sociétés primitives actuelles en mettant en avant une des 
caractéristiques des sociétés holistes, le totémisme54. Selon lui, on retrouve 
l’illustration de pratiques totémiques dans des représentations comme 
celle de Raymonden en Dordogne, où l’on voit des hommes alignés de part 
et d’autre d’un bison démembré et célébrant un repas rituel. Lévêque 
établit un parallèle intéressant entre les symboles gravés de La Ferrassie en 
Dordogne et les galets peints de certains sites, avec les churingas des 
Aborigènes australiens (ou « pierres esprits ») conservés dans des grottes. 
Ces dernières sont en effet les demeures des esprits, et symbolisent l’union 
des aspects divins, animaux et humains du totem. 

Les churingas sont des objets en pierre ou en bois, de forme ovale avec 
des bouts pointus ou arrondis, souvent gravés de signes symboliques. 
Chaque churinga représente le corps physique d’un ancêtre, et il est 
attribué au vivant qu’on croit être cet ancêtre réincarné. 

« Le churinga apporte plutôt la preuve tangible que l’ancêtre et son descendant 
vivant sont une seule chair. »55 

 
53  Lévêque, 1997, p. 22. 

54  Au sens que lui donne Descola. 

55  Lévi-Strauss, 1989, p. 75. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  29 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Le churinga est donc bien un « double » de l’ancêtre, comme son 
descendant vivant est lui-même un double de son ancêtre. Les grands 
cercles concentriques peuvent être interprétés comme des arbres, et les 
petits cercles concentriques comme des arbres de moindre taille avec leurs 
racines, représentées comme des lignes qui les unissent. Mais chez les 
Aborigènes, le paysage, la nature sont l’incarnation de l’ancêtre. Tout est 
lié, et c’est aussi cette formidable circulation des énergies qui est peut-être 
représentée sur les churingas. 

« Les montagnes, les ruisseaux, les sources et les mares ne sont pas seulement pour 
lui [l’indigène] des aspects du paysage beaux ou dignes d’attention… Chacun fut 
l’œuvre d’un des ancêtres dont il descend. Dans le paysage qui l’entoure, il lit 
l’histoire des faits et gestes des êtres immortels qu’il vénère ; êtres qui, pour un bref 
instant, peuvent encore assumer la forme humaine ; êtres dont beaucoup lui sont 
connus par expérience directe, en tant que père, grands-pères, frères, mères et 
sœurs. Le pays entier est pour lui comme un arbre généalogique ancien, et toujours 
vivant. Chaque indigène conçoit l’histoire de son ancêtre totémique comme une 
relation de ses propres actions au commencement des temps et à l’aube même de 
sa vie, quand le monde, tel qu’on le connaît aujourd’hui, était encore livré à des 
mains toutes-puissantes qui le modelaient et le formaient. »56 

Dans ces cercles concentriques, « les esprits attendent la réincarnation 
dans le sein de l’humanité, réincarnation qui fait aussi partie du perpétuel 
renouvellement du totem. Le périple des esprits revenant parmi les vivants 
dans des pérégrinations compliquées serait symbolisé par certaines 
représentations pariétales abstraites (en particulier par de longs filaments 
dits « tracés digitaux » ou « macaronis ») et par le lacis de salles de certains 
ensembles souterrains. »57 

Ce rapprochement, dont le facteur commun est ici une même structure 
de pensée holiste nous paraît très intéressant. En Mélanésie, les spirales ou 

 
56  T.G.H Strehlow, p. 30-31, in Lévi-Strauss, 1989, p. 77. On peut utilement rapprocher ce passage d’un 

autre, écrit par F. Cumont, à propos des Mystères de Mithra, qui étaient aussi un culte à initiation. Cumont 

y parle des émotions vécues par le myste : « Les étoiles qui brillaient au ciel, le vent qui agitait le feuillage, 

la source ou le torrent qui coulaient de la montagne, la terre même qu’il foulait aux pieds, tout était divin 

à ses yeux, et la nature entière qui l’entourait provoquait en lui la crainte respectueuse des forces infinies 

agissant dans l’univers. » (Cumont, 1913, p. 15 ). Mais le mithraïsme est relativement tardif : il serait plus 

approprié de parler d’une manifestation de panthéisme, sous forme d’un mysticisme diffus (on en 

retrouvera encore des traces, bien plus tardives, dans le mouvement romantique en Europe au XIXème s.). 

Pour autant, on peut y voir aussi une rémanence des anciennes croyances holistes que nous avons 

repérées aussi bien dans la pensée grecque primitive que dans les rituels mélanésiens. 

57  Lévêque, 1997, p. 27. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


30  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

les cercles concentriques sont souvent associés à l’élément aquatique et à 
la circulation des esprits. Ils renvoient à des éléments du règne végétal et 
animal (coquillage, anguilles enroulées sur elles-mêmes) et au cycle général 
de la vie. En Papouasie-Nouvelle-Guinée, le motif de la spirale que l’on 
retrouve peinte sur les objets renvoie aux tourbillons de l’eau, élément 
primordial d’où est issu le dieu-crocodile. C’est donc un motif ambivalent, 
symbolique du passage de la vie à la mort et fortement lié à l’image du 
double. 

Les churingas australiens sont liés aux grottes58 et peuvent donc être 
associés à la symbolique du ventre maternel59 : fécondité, circulation de la 
vie, mais aussi passage de la vie à la mort, métamorphose. Le churinga était 
donné à l’enfant à sa naissance et celui-ci recevait un rhombe après son 
initiation pour entrer dans l’âge adulte. La grotte était également un endroit 
où les esprits issus du monde des rêves pouvaient circuler afin de s’incarner 
en végétal, minéral, animal ou homme en fonction du réceptacle qu’il 
choisissait. La série de cercles concentriques semble bien liée à une 
symbolique holiste complexe, très étroitement en relation avec l’immersion 
de l’individu dans le cosmos, dans la nature, sans idée de frontière ou de 
séparation60. Par conséquent, on peut imaginer que les tracés digitaux que 

 
58  Mircea Eliade établit un parallèle entre le processus initiatique des Aborigènes et celui des chamanes 

sibériens : « L’importance de la caverne dans l’initiation du medecine-man australien renforce encore ce 

soupçon d’ancienneté des rites chamaniques d’initiation. Le rôle de la caverne dans les religions 

paléolithiques semble avoir été assez important. D’autre part, la caverne et le labyrinthe continuent de 

remplir une fonction de premier ordre dans les rites d’initiation d’autres cultures archaïques (comme par 

exemple à Malekula) ; les deux sont, en effet, des symboles concrets d’un passage vers l’autre monde, 

d’une descente aux Enfers. » (Eliade, 1968, p. 57). Malekula, est, rappelons-le, une île mélanésienne du 

Vanuatu. 

59  Cf. Testard, 2016, présentant la grotte comme un symbole féminin, un état primordial du monde. À 

l’ère paléolithique, les humains comme les animaux sont à la fois sociaux et cosmiques, répondant en cela 

à l’idée d’une indistinction fusionnelle, en même temps qu’ils sont en relation. Leur vision du monde est 

totémique, proche du mode de pensée des Aborigènes d’Australie, avec son « temps du rêve », époque 

primordiale au cours de laquelle des êtres indifférenciés ont mis en place le monde actuel. La grotte est, 

parmi d’autres, un site sacré, rempli d’« esprits enfants » qui attendent pour s’incarner en humain (si une 

femme passe par là), en animal, végétal ou minéral. 

60  À l’époque historique, on pourrait observer, chez un grand poète comme Virgile, une survivance de 

cette relation au monde dans la représentation du Bouclier que Vénus donne à son fils Énée, au livre VIII 

de l’Énéide (et qui n’est elle-même qu’une reprise de la représentation du Bouclier d’Achille dans l’Iliade). 

Les épisodes de l’histoire de Rome y sont représentés sur des cercles concentriques, c’est-à-dire qu’il est 

impossible de les situer dans une chronologie les uns par rapport aux autres : ils sont donnés dans un 

temps « absolu », celui de la prophétie, comme un tout indissociable, où tout est relié, mais aussi où tout 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  31 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

l’on retrouve dans des grottes en Europe comme en Australie ou en 
Nouvelle-Guinée et qui ont été datées du Paléolithique, symbolisent, 
comme le suggère Lévêque, la circulation des esprits indiquant aux vivants 
un chemin dans le labyrinthe des grottes (une carte, un peu à la manière 
des Livres des Morts, égyptien ou tibétain ?), dans un but 
vraisemblablement spirituel (initiatique, symbolique, magique etc…) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Les pétroglyphes calédoniens (datant d’environ 3000 ans avant J.-C.), 
sont également associés à la circulation des esprits et à la mise en relation 
entre les vivants et les morts. Dans certains mythes kanak, les roches sur 
lesquelles sont gravés les pétroglyphes sont des humains métamorphosés 
et elles « contiennent » les esprits. Certains de ces rochers servaient de 
« tremplin » pour passer du monde des morts au monde des vivants. Liés à 
l’eau (plus de 60% des pétroglyphes sont gravés près d’un point d’eau), ils 
symbolisent la vie, tout en permettant le passage vers la mort. Dans 

 
s’inscrit dans un système. C’est bien, chez un grand poète, ce qui semble être aussi la part de la survivance 

de la pensée holiste, associée à la part d’une pensée historique dualiste. 

Tracés digitaux serpentiformes dans la Grotte de Rouffignac, Dordogne 
Par Leslie Van Gelder, personal photograph — https://worldhistorycommons.org/paleolithic-finger-

flutings-cave-drawing, CC BY-SA 4.0, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=114440423 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=114440423


32  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

certaines traditions, les spirales sont liées aux cycles de culture et du temps 
qui passe.61 

« La spirale tournant sur elle-même tout en changeant de taille à chaque tour, le 
graveur a-t-il voulu représenter le symbole d’un temps à la fois répétitif – avec les 
saisons – et évolutif – avec les années ? 62. » 

Rochers et grottes semblent liés par leur pouvoir de réception et de 
circulation de l’énergie liée à la nature et au cosmos. Peut-être ces 
tentatives de lecture peuvent-elles être éclairantes pour les gravures du 
Mont Bego ? Cette montagne qui servait de pèlerinage au peuple indo-
européen des Ligures, entre 2500 et 1800 avant J.C., présente de 
nombreuses gravures, dont des spirales et des cercles concentriques. 

« La spirale est la représentation symbolique traditionnelle d’une énergie en 
mutation à travers la complémentarité de ses contraires. On n’est donc pas étonné 
d’en trouver de nombreux exemples au Mont Bego. On en relève aussi à Gavrinis 
mais aussi dans la Crète de Cnossos (la symbolique du labyrinthe est voisine de celle 
de la spirale) et à Malte (temple de Tarxien, 2500 avant J.C.) : preuve d’une diffusion 
de ce symbolisme traditionnel dans une aire géographique extrêmement vaste, où 
il définit les bases d’un langage symbolique en train de s’élaborer63. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
61  Monnin et Sand, 2015, p. 209. 

62  Ibidem p. 209. 

63  Thomas, 2003, p. 280-281. 

Gavrinis 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6275193. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6275193


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  33 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

*** 

Les figures du double des temps préhistoriques sont donc des 
puissances polymorphes : animaux, Mères, Maîtres des animaux, astres, 
esprits des ancêtres… Le monde est peuplé de forces qui prennent support 
dans la nature et que l’on retrouvera dans toutes les religions évoluées des 
époques ultérieures. Ces puissances, selon Lévêque, « entretiennent entre 
elles des relations qui constituent la structure vitale de l’univers. Elles 
forment un réseau dont tous les éléments sont interconnectés. »64 Le 
monde surnaturel est lui-même un double du monde de la nature. Par 
conséquent, les puissances qui régissent le monde ne sont pas celles que 
l’on voit concrètement : ce dédoublement de la Nature et de la Sur-Nature 
est « le processus le plus important qu’ait permis le développement du 
cortex du cerveau »65. Mais, comme dans toute pensée holiste, il y a une 
réelle fusion entre ces deux niveaux, et le prêtre qui incarne le Maître des 
animaux est le Maître des animaux . 

Au niveau du double, les échanges ne sont évidemment que gratifiants, 
d’où le caractère éminemment sécurisant de la structure. Les zoomorphes 
sont des êtres complexes, à la fois homme et animal, et non des prêtres ou 
des hommes masqués ou affublés de dépouilles de bêtes à des fins 
magiques ; ils ont en même temps une force fécondante qui vivifie des 
femelles également polymorphes66. 

Ainsi, il apparaît clairement que les origines de la religion grecque 
puisent dans de multiples influences. Le fond holiste des plus anciens cultes, 
notamment agraires, permet un rapprochement avec le mode de pensée 
mélanésien. Certes, les contextes culturels et géographiques sont très 
différents. Mais le mode de pensée des Grecs de la période pré-indo-
européenne, la façon de concevoir l’individu, le groupe, le rapport au 
monde, à l’au-delà et à la nature, nous paraissent, sinon similaires en tous 
cas très proches du mode de pensée mélanésien par certains aspects. Plus 
tard, nous allons le voir, l’arrivée des peuples indo-européens ne va pas 
faire disparaître le mode de pensée holiste. Le métissage intrinsèque des 

 
64  Lévêque, 1997, p. 33. 

65  Lévêque, 1997, p. 34. 

66  Lévêque, 1997, p. 42. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


34  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

indo-européens va permettre de faire coexister, pendant un temps en tous 
cas, pensée holiste et pensée dualiste. 

(À suivre) 

 

Bibliographie 

- CUMONT Franz, 1913, Les Mystères de Mithra, Bruxelles, Lamertin. 

- DESCOLA Philippe, 2015, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard 
« Folio ». 

- ELIADE Mircea, 1968, Le Chamanisme et les techniques archaïques de 
l’extase, Paris, Payot. 

- GERNET Louis et BOULANGER André, 1932, Le génie grec dans la religion, Paris, 
Albin Michel (rééd. 1970). 

- HOUSEMAN Michael et SEVERINI Carlo, 2009, « Vers une théorie de l’action 
rituelle », in Naven, ou le donner à voir, essai d’interprétation de l’action 
rituelle, Paris, CNRS Éditions, Éditions de la Maison des Sciences de 
l’Homme. 

- JEANMAIRE Henri, 1970, Dionysos, histoire du culte de Bacchus, Paris, Payot. 

- LEENHARDT Maurice, 1947, Do Kamo. La personne et le mythe dans le monde 
mélanésien, Paris, Gallimard. 

- LÉVÊQUE Pierre, 1997, Introduction aux premières religions. Bêtes, dieux et 
hommes, Paris, LGF. 

- LÉVI-STRAUSS Claude, 1989, Des symboles et leurs doubles, Paris, Plon. 

- MONNIN Jean et SAND Christophe, 2015, Kibo, le serment gravé, essai de 
synthèse sur les pétroglyphes calédoniens, Archeologia Pacifika. 

- MOREAU Alain, 1992, « Initiation en Grèce antique », Dialogues d’Histoire 
ancienne, p. 191-244. 

- SPIGOLON Elsa, 2020, article en ligne : https://casoar.org/2020/05/06/les-
hommes-de-boue-asaro-des-hautes-terres-de-papouasie-nouvelle-guinee. 

- TESTARD Alain, 2016, Art et religion de Chauvet à Lascaux, Paris, Gallimard. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAÏQUES ET EN MELANESIE  35 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

- THOMAS Joël, 2003, « La symbolique des gravures rupestres du Mont 
Bego », in L’Anthropologie 107, p. 271-290. 

- USENER Hermann, 2000, Götternamen : Versuch einer Lehre von der 
religiösen Begriffsbildung, Klostermann. 

- VERNANT Jean-Pierre, 1974, Mythe et société en Grèce ancienne, Paris, 
Maspero. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

