Aspects du mythe
dans I’Antiquité gréco-romaine
Etude comparée avec la culture des peuples premiers

Deuxiéme partie

La pensée holiste chez les Grecs archaiques
et en Mélanésie

\ Juliette Thomas-Lasnel

Louvain-la-Neuve, le 26 janvier 2026

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

2 JULIETTE THOMAS-LASNEL

La pensée holiste chez les Grecs archaiques et en Mélanésie!

Juliette Thomas-Lasnel
Agrégée de Lettres modernes — Docteure de I’'Université de Louvain-la-Neuve

<juliettedenoumea@yahoo.fr>

Dans cet article, nous voudrions montrer que Mélanésie et Grece
archaique, si éloignées, si différentes qu’elles apparaissent au premier
abord, ont en commun certaines représentations de ’homme et du monde.
Il est donc légitime — et tres intéressant — de les comparer, et nous verrons
que la notion de pensée holiste est un catalyseur privilégié de ce
rapprochement. Nous tenterons donc d’abord d’établir ponctuellement un
parallele entre la pensée holiste chez les Grecs archaiques et la pensée
holiste mélanésienne a travers I'étude de certains rites. Méme si elles
contiennent des traits tres spécifiques a leurs cultures propres, nous
esquisserons ainsi un rapprochement entre certains caracteres qui sont
comparables afin de mieux les éclairer mutuellement.

La Gréce archaique

Nous nous intéresserons donc aux peuples qui ont précédé la Grece dite
« classique », c'est-a-dire une civilisation tres différente et florissante, a
laquelle les Grecs ont succédé aprés une forme de Moyen-Age. Cette
civilisation est nommée «égéenne », «crétoise», ou « créto-
mycénienne ». Elle commence en 3000 avant notre ére et rayonne sur les
contrées voisines. Elle se termine vers 1200 avant notre ere et c’est
essentiellement une civilisation du bronze. Il est important de préciser que
les va-et-vient de populations, le contexte de colonisations successives dans
le Bassin méditerranéen et tout autour, ont entrainé au sein des peuples

1 Cet article est le deuxieme d’une série de quatre consacrés a I'étude comparée entre les modes de

pensée de I'antiquité gréco-romaine et des cultures premiéres, en particulier dans le monde mélanésien.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
mailto:juliettedenoumea@yahoo.fr

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 3

indo-européens et entre peuples étrangers des influences réciproques dans
des proportions trés variables. Aucune civilisation ne s’est développée en
vase clos, ou n’a pu compléetement disparaitre sans laisser de traces chez
les autres peuples.

« Dans I'ensemble, cette période est celle ou la Grece s’est formée [vers la fin du
second millénaire]. C’est celle ou la religion s’est constituée. Elle est trés obscure.
Nous distinguons mal les composants; I’élaboration nous échappe. Sous les
réserves que nous avons notées, on dira que la synthése s’est faite entre des
éléments qu'on peut appeler pour la commodité, « méditerranéens » et
« nordiques ». Elle s’est faite trés intimement. Il n'est pas du tout improbable
gu’elle ait commencé dés la phase mycénienne, encore que I'imagerie religieuse ne
I'y révele point: on ne croira pas volontiers que des peuples qui avaient leurs
traditions a eux, peut-étre leurs techniques et, en tous cas, leur architecture, aient
tout perdu de leurs conceptions religieuses au contact de la civilisation indigéne qui
les a conquis.? »

Méme si ces peuples préhelléniques font partie des peuples indo-
européens, on peut imaginer, qu’ils assimilerent une partie de la culture des
peuples autochtones plus anciennement sur place. Rien ne disparait jamais
complétement, et Gernet précise : « Dans le principe, la civilisation crétoise
a pu étre quelque chose de composite. »* Contrairement a une idée recue,
les peuples indo-européens étaient eux-mémes constitués d’une culture
trés composite :

« Aussi bien, malgré I'avertissement sans cesse répété de ne pas confondre la
notion d’unité linguistique et celle de race ou méme de peuple, on incline toujours,
instinctivement, a I'erreur dénoncée : il a pu y avoir de tout dans les “Indo-
Européens”, méme des populations plus ou moins anciennement établies dans la
péninsule, a qui une influence étrangéere avait fait abandonner leur parler ancien,
mais qui n‘ont pas di se dépouiller, fit-ce dans leurs déplacements, de leur
tradition indigéne d’ailleurs inconnue. »*

Les populations grecques autochtones pré-indo-européennes, entre le
troisieme et le deuxieme millénaire avant Jésus Christ, subirent donc un

2 Gernet, 1970, p. 19.

3 lbidem, p. 10.

4 |bidem, p. 11.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

4 JULIETTE THOMAS-LASNEL

bouleversement lié a I'arrivée des peuples indo-européens®. Cependant,
grace al'assimilation déja évoquée, il est possible de retrouver, notamment
dans les rituels religieux, des traces de trés anciennes structures holistes
antérieures a I'arrivée des Indo-européens®.

Gernet en reléve un certain nombre, toutes liées au monde paysan et
aux cultes agraires. Avant la Cité, il y a le clan, la tribu, le village : « L'unité
sociale élémentaire, c’est le village, qui dut avoir primitivement un
caractére familial »’. La vie des habitants est rythmée par des festins
collectifs, parfois dans les bois ou les montagnes, ou I'on buvait et mangeait
abondamment (le culte de Dionysos semble bien dériver de ces anciennes
coutumes). Les villageois se font des cadeaux (dons réciproques) et
accueillent les étrangers (hospitalité). Ces fétes ont lieu dans le cadre d’un
rythme saisonnier, car la Nature est au cceur de la vie des hommes, et
constitue un lien d’unité entre les villages, qui sont également associés a
des rites sociaux de passage de type initiatique.

La Mélanésie

Ces structures sont donc trés proches de celles des peuples premiers
mélanésiens : structure familiale, tribale, dont le rapport a la Nature est
fondamental, fétes ou I'on mange, échange des cadeaux, passe des rites
initiatiques aux grands moments de la vie, et pratique un culte des ancétres.
Gernet analyse des rites de majorité anciens que I'on peut rapprocher de
certains aspects de la cérémonie du « Naven » décrit par I'anthropologue
Gregory Bateson.

Afin de mieux comprendre le parallele que nous allons entreprendre,
voici en quoi consiste le rituel du « Naven » décrit par Bateson. Ce dernier
s’est appliqgué a analyser un rituel propre au peuple latmul, au bord du
fleuve Sépik, en Papouasie-Nouvelle-Guinée. Il appartient a trois
catégories : travaux, accomplissements rituels et retours de voyage. Ce
rituel concerne les enfants et jeunes adolescents, théoriguement des deux

5 Civilisation égéenne ou crétoise entre 1900 et 1500 avant Jésus Christ, civilisation mycénienne avec
les Achéens ou Hellénes entre 1500 et 1100 avant Jésus Christ, civilisation dorienne dans le Péloponnése
entre 1100 et 900 avant Jésus Christ.

6  « Les syncrétismes sont aussi anciens que I'histoire religieuse mais il est certain qu’ils furent
particulierement actifs en Grece a I'époque préhistorique » (Gernet, 1970, p 92).

7 Gernet, 1970, p. 39.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMIELANESIE 5

sexes, et marque une action « culturellement marquée », souvent
accomplie pour la premiere fois et marquant une étape vers I'age adulte :
cultiver certaines plantes, aller a la péche aux anguilles, chasser les tortues
ou certains oiseaux et méme commettre un homicide sur un étranger.
Cependant, a I'adolescence, il s’applique surtout aux jeunes gargons. En
effet, ces derniers sont particulierement impliqués a cette époque-la de
leur vie dans des actions qui entrainent des « Naven » : initiation, chasse
aux tétes, participation aux célébrations des ancétres totémiques, débats
ayant lieu dans la maison des hommes. Chaque accomplissement de
I’enfant ou de l’adolescent marquant l'acquisition d’un savoir et son
intégration sociale, est I'occasion d’un « Naven ». Le « Naven » comporte
deux cérémonies : un travestissement sexuel (« les hommes s’habillent en
femmes et les femmes en hommes ») et un travestissement totémique (un
animal figurant un des ancétres totémiques du clan).

Travestissement sexuel et travestissement totémique

En ce qui concerne le travestissement sexuel, Bateson observe qu’il est
trés complexe : non seulement les hommes s’habillent en femmes et
réciproquement, mais ils échangent leurs rbéles en les caricaturant a
I’extréme?. Par exemple I'oncle maternel s’habille en femme, se fait appeler
« mere » et recherche son neveu qu’il appelle « Toi mon mari ! ». De plus,
au cours du rituel, ces changements de réle deviennent de véritables
identifications (dans une logique de dualité) : un frere s’identifie a sa sceur
et sa sceur au frere, un fils s’identifie a son pére, ou une épouse s’identifie
a son mari. lls vont méme jusqu’a changer de nom. En Mélanésie, le mythe
est fondamental dans la question de I'identité de la personne. Il en est de
méme du rituel, qui partage la méme fonction.

En ce qui concerne le travestissement totémique, il est exclusivement
opéré par le personnage central de la mere. Celle-ci exécute une danse
spectaculaire :

« Lorsqu’elles mettent des masques, elles deviennent des symboles d’ancétres : des
poissons, des cochons et des crocodiles. Lorsqu’elles ouvrent grands les yeux, elles
étirent les paupiéres vers le bas et tirent la langue, elles deviennent des sorcieres
dévoreuses de chair humaine. »°

8  Cette exagération aurait pour fonction d’accentuer, d’intensifier les contrastes.

°  Weiss, 1987, p. 173.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

6 JULIETTE THOMAS-LASNEL

L’ancétre totémique fait donc son entrée dans le « Naven » grace a la
danse de la mere et participe a I'élaboration de l'identité de I'enfant.
L’anthropologue Stanek rapporte un autre exemple trés intéressant 1°:

« Maintenant la mere [apercevant que son fils était en train d’essayer pour la
premiere fois la pirogue a moteur de I'anthropologue] se met lentement a danser
dans le jardin, ou elle était en train de cultiver ses plantes. Elle crie : “Mon fils ! C’est
toi mon ancétre | Le bateau file sur I'eau, il se cambre sur les vagues du fleuve. La
meére a pris une igname comme ornement : un symbole de son clan. De cette
maniere elle imite le comportement de son ancétre, tout en l'identifiant avec son
fils. »

Au cours de la danse, la meére combine la métamorphose animale (elle
marche a quatre pattes, leche les blessures de son fils, elle est poisson,
cochon, crocodile), la référence a certains végétaux (elle porte des plantes
symboles de son clan) et la séduction incestueuse (qui symbolise un retour
a l'animalité qui reviendrait a un anéantissement par copulation ou
dévoration). Dans tous les cas, la mere se manifeste symboliguement et de
maniere tres complexe face a son fils comme l'incarnation animale d’un
ancétre totémique. L'ancétre, c’est elle. La danse de la mere condense trois
énoncés simultanément : « Voici le sexe d’ou tu es né» — «Je suis
I’ancétre » — « Regarde-moi; voici qui tu es; l'ancétre animal. » La
fonction du rituel est ici clairement d’établir I'identité du fils autour d’un
seul axe : le lien qui I'associe a sa mere, elle-méme associée a |'ancétre
mythique.

A travers I'élaboration complexe d’un jeu de doubles (humains et
animaux) se pose donc la question de l'identité. Le double travestissement
tourne autour d’un seul probleme : I'origine de I’enfant qui est I'objet du
« Naven » (que I'on peut traduire par « donner a voir »). Cette origine est
associée a la sexualité (mise en scéne grace au travestissement sexuel) et
au rappel des origines ancestrales du clan (mis en scéne par le personnage
masqué de la mére qui s’identifie & un animal totémique)*!. Or, la personne

10 Stanek, 1983, p. 157-186.

11 Nous rappellerons gu’en Mélanésie, si les femmes tombent enceintes c’est, pour eux, sans aucun lien
avec les actes sexuels. C’est au cours d’un rituel que les femmes en age de procréer se déplacent dans des
lieux ou les esprits des ancétres leur envoient des « génes » : « Non que le mariage ait pour but la
fécondation de la femme par ’homme, car 'homme ignore son role en cette affaire. La femme se trouve
enceinte quand elle traverse des régions déterminées, foréts ou solitudes, néo, ol abondent des genes
mythiques qui la pénétrent a son insu. La tache du mari est de mettre la femme en état psychique ou

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMIELANESIE 7

meélanésienne est I'expression d’une dualité. Selon Michaél Houseman et
Carlo Severi'?, la mythologie latmul voit en tout étre ou en toute chose du
monde cette expression®®. Tout y est double et les doubles sont trés
différents. Chaque ancétre est a la fois féminin et masculin (d’ou le premier
rituel de travestissement) mais il est aussi végétal et animal (d’ou le second
rituel) :

« Le principe de dualité qui semble étre a I'ceuvre dans ces métamorphoses

incessantes nous permet de préciser la notion de totem dans la tradition iatmul :

I'image de I'ancétre résulte de la cristallisation, toujours provisoire et menacée,

incarnée par la forme végétale ou animale, d’'une dualité ou plutot d'une série de
termes opposés, impliquant tour a tour le changement de sexe et d’espéce. »#

Chaque trait de l'identité est donc animal (ou végétal), masculin et
féminin.
Travestissement sexuel en Gréce

Revenons a la Grece archaique. Nous retrouvons dans les usages, dans
les rites, dans les légendes, quelque chose d’analogue pour les rites de

psychologique de recevoir des génes envoyés par la bienveillance des ancétres ou des totems. »
(Leenhardt, 1947, p 167.)

12 Houseman et Severini, 2009, p. 129.

13« L’origine des étres humains est représentée dans la mythologie latmul comme un processus de
différenciation progressive. « Avant », le monde n’avait pas de forme. Tout se confondait : la nuit et le
jour, la terre, le ciel et I'eau formaient une méme substance, plongée dans une obscurité sans limites. De
cette matiére, ol tout se méle, émerge un premier étre. C’est le crocodile. A cette époque primordiale o
sa silhouette est a peine esquissée, un certain nombre de personnages se confondent encore en lui. Le
crocodile est le pere de tous les humains. C'est aussi leur guide, celui qui les conduira, lors de leur
migration pénible vers les lieux qu’ils habitent aujourd’hui. Mais il est surtout, littéralement, 'ancétre du
monde physique : le lopin de terre qui émerge un jour des eaux, sous forme d’une ile couverte déja
d’herbe, mais si pleine de flaques profondes qu’il est dangereux d’y marcher, c’est son dos. Une fois
émergé des eaux, le crocodile (qui est a la fois pére et terre), ouvre sa bouche — d’ou sort le soleil — et
devient invisible. Simultanément, sa machoire supérieure devient le ciel et sa machoire inférieure se
transforme en une terre enfin homogéne, ou d’abord certains animaux (dont le chien qui contribuera a
« élargir I'lle » en la parcourant en tous sens) et ensuite les hommes peuvent marcher en sécurité. Puisque
le crocodile « est » la terre, ses machoires ouvertes constituent aussi une énorme fente, une crevasse
dans le sol. Selon certaines sources, c’est de cette crevasse (du ventre du crocodile, du péere de la terre)
gu’est sortie la premiére femme. D’autres versions affirment méme que la crevasse, la fente, (ou la
machoire) est elle-méme la femme. C'est de cet étre a peine différencié, ou les deux sexes se mélent
encore aux animaux et a d’autres éléments du cosmos, que naissent les ancétres de la mythologie latmul.
Il s’agit de deux couples de fréres et sceurs, qui, en se mariant entre eux, donnent naissance aux clans et
en deviennent les fondateurs. » Houseman et Severi, 2009, p. 129, 130.

14 Houseman et Severi, 2009, p. 130.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

8 JULIETTE THOMAS-LASNEL

majorité pour les garcons. A Cos, les jeunes hommes qui se marient portent
des vétements de femmes; inversement les femmes de Lacédémone
revétent des habits masculins au moment de leurs noces. Leukippos, selon
une tradition crétoise, avait été une jeune fille que Léto, sur les prieres de
sa mere, avait changée en garcon; en mémoire de quoi les gens de
Phaestos sacrifiaient a Léto dans la féte des Ekdysia, ainsi nommée « de ce
que I'enfant avait quitté le vétement féminin ». Un Leukippos homonyme
dans la légende éléenne et arcadienne, se déguise en femme et conquiert
ainsi I'amitié de sa belle. Souvenirs confus mais insistants, et qui se
précisent quelque peu dans le rite argien des Hybristika ou chacun des deux
sexes prend les vétements de I'autre : Plutarque y rattache une histoire qui
sert a expliquer, d’autre part, une coutume matrimoniale indigéne.

« Il'y a peut-étre lieu de retenir comme usage préhistorique celui de I'échange des
vétements entre les sexes, a I'occasion du mariage. En tous cas, nos témoignages
sont l'indice de pratiques trés anciennes dont le caractere collectif se laisse
reconnaitre : quelles que soient en effet les significations qui ont pu s’y attacher
secondairement — dans un régime de mariage individuel, la préoccupation s’y
accusera de dépister des génies hostiles — dans le principe, elles se définissent
comme rite de passage, a la fois pour les garcons et pour les filles. Par leurs
analogies et par leur simultanéité, les us matrimoniaux et les rites de majorité sont
en rapport.t> »

Alain Moreau, dans un article intitulé « Initiation en Gréce antique »%6,
rapporte également que des cérémonies d’ekdusia ou « changement de
costume », avaient lieu en Crete, jusqu’a I'époque hellénistique. Gargons et
filles changeaient de vétements, se masquaient et se grimaient. Jean-Pierre
Vernant déclare 7 :

« Pour chaque sexe, l'initiation qui I'accomplit dans sa qualité spécifique d’homme
ou de femme peut comporter, par I’échange rituel de vétements, la participation
momentanée a la nature de I'autre sexe dont il va devenir, en se séparant de lui, le
complément. A Argos, la femme, la nuit de ses noces, doit mettre une fausse barbe
pour dormir en compagnie de son époux. A Sparte, on remet la fiancée entre les
mains d’'une femme appelée numpheutria, qui lui coupe les cheveux ras, I'affuble

15 Gernet, 1970, p. 40.
6 Moreau, 1992.

17" Vernant, 1974, p. 39.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 9

d’un habit et de chaussures d’hommes, et la couche sur une paillasse ou son
nouveau mari vient la retrouver. 18 »

Moreau précise que ces rites, que 'on retrouve dans les mythes?,
interviennent au moment de I'adolescence du héros : Héracles se vét d'une
longue robe et file aux pieds d’Omphale?°. Achille se déguise en jeune fille
et vit caché a la cour du roi Lycomede. Thésée porte une robe qui descend
jusqu’aux pieds et tresse soigneusement ses cheveux. Ino et Athamas
élevent Dionysos comme une fille. Pour s’initier aux mysteres des
Bacchantes, Penthée (double de Dionysos) doit s’habiller d’'une robe de lin
et porter une perruque. Moreau rattache clairement |'histoire des deux
Leukippos, que nous avons déja évoquée, a un rituel initiatique. Il précise
gue le second Leukippos, fils du roi de Pise Oinomaos, qui s’était travesti en
fille pour pouvoir approcher la nymphe Daphné dont il était amoureux fut
découvert et massacré a coups de javelots et de dagues: I'épreuve
initiatique fut manquée.?

Comparaison entre les deux types d’initiation

Il est possible d’interpréter cette coutume initiatique archaique a la
lumiere de linitiation mélanésienne, ce qui témoignerait peut-étre
d’éléments structurels archétypaux communs. Tout d’abord, l'initiation
intervient lors des grandes étapes de la vie du novice, ici en I'occurrence le
mariage, filles et garcons confondus ; et elle intervient simultanément aux
initiations d’entrée dans I’age adulte. Fonder une famille, passer du statut

18 Moreau, 1992, p. 202.
13 Les mythes, selon lui, « apparaissent comme les miroirs des rites » (Moreau, 1992, p. 193).

20 Moreau rapporte un autre épisode de travestissement, moins connu mais trés intéressant car ici
Héracles se crée véritablement un double féminin, puis devient a I'origine d’un rituel sacré : « Au retour
de la premiere guerre de Troie, du temps ou régnait Laomédon, cing vaisseaux sur les six de la flotte
coulérent dans une tempéte. Seul le navire d’"Héracles échappe au naufrage, échouant a Lacéta, sur I'ille
de Cos. Une mélée générale oppose les indigénes menés par le berger Antagoras et les Grecs. Héraclés,
épuisé par la tempéte et ployant sous le nombre des ennemis, abandonne le combat et se réfugie chez
une grosse matrone de Thrace. Il revét ses vétements et parvient ainsi a échapper a ses poursuivants. Un
peu plus tard dans la journée, ayant mangé, dormi et ainsi retrouvé sa vigueur, il reprend le combat et
massacre ses ennemis. Apres purification, toujours revétu d’habits féminins, il épouse Chalkiopé, qui lui
donnera un fils, Thessalos. A I'époque historique, on offrait des sacrifices annuels a Héraclés sur le lieu du
combat ; et les jeunes mariés de Cos portaient des vétements de femmes lorsqu’ils accueillaient leurs
jeunes épouses dans leur maison. De méme, le prétre d’'Héraclés a Antimachie, ville de Cos, se revétait
d’habits féminins avant de sacrifier. » (Moreau, ibidem, p. 202-203).

21 Moreau, ibidem, p. 204.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

10 JULIETTE THOMAS-LASNEL

de fils a celui de pere, ou de fille a celui de mere, correspond a I’entrée dans
la vie adulte et correspond aussi a un rite de fécondité. Il n’est donc pas
étonnant d’y retrouver cette idée de travestissement et d’échange des
vétements entre sexes. Dans la cérémonie du « Naven » déja évoquée, les
hommes s’habillent en femmes et les femmes en hommes, ils vont jusqu’a
échanger leurs noms et se caricaturer de maniere grotesque. Ce
travestissement sexuel correspond a un rite d’'intégration sociale, ce qui est
le cas lors d’un mariage. On peut également retrouver |'idée qu’échanger
les vétements permet de rééquilibrer la part de masculin et de féminin dans
chaque sexe. Cette hypothése parait d’autant plus recevable que le
travestissement intervient également lors des rites de majorité masculins.
En Mélanésie, I'idée sous-jacente est que cet apport symbolique féminin
donné par les vétements permet aux hommes, a I'orée de leur nouvelle vie
d’adulte, de s’approprier symboliguement la fécondité féminine. On peut
imaginer, a un moment de I’Antiquité ou I'individu est encore tres défini par
le collectif, que ces rites de travestissement sont liés a des rites de fécondité
destinés a assurer la survie du groupe. De méme, en Mélanésie, le
rééquilibre entre masculin et féminin pouvait se faire dans le sens inverse :
non pas s’approprier le féminin mais s’en affranchir.

Dans le cas d’un rite antique de majorité, les deux interprétations
semblent possibles : rejeter la part féminine pour s’affirmer par opposition
en tant que masculin (le travestissement en femme permet alors d’extraire
ce qui reste de féminin chez le novice). Par contre, dans le cas d’un rite de
mariage, c’est l'inverse qui se produit: le travestissement en femme
permet de s’approprier I'élément féminin important : la fécondité. On peut
donc sans trop de difficulté rattacher cette ambivalence du rite de
travestissement des sexes a une vision de I'individu comme double dans
son genre : le mythe crétois de Leukippos précise bien que ce dernier est
passé du sexe féminin au sexe masculin et que Léto, responsable de sa
transformation est célébrée pour cela, ce qui semble indiquer que l'idée
d’une circulation du féminin au masculin est tolérée. Un individu peut donc
étre féminin puis masculin ce qui lui confere une double identité.

D’autre part, Gernet repére une forme de religion archaique panthéiste
qui s’apparente tout a fait a une pensée holiste :

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 11

« Les formes de pensée, a I'dge le plus ancien, n‘ont guére pu avoir un aspect
personnel. Usener?? a discerné, avant I’age des dieux proprement dits, un stade ou
la notion du divin est congue de facon beaucoup plus vague, et ol celle de I'étre se
confond avec celle de la fonction : c’est celui ou il semble que soit restées, par elles-
mémes, les populations italiques [...] mais cela nous avertit surtout du caractere
indéfini qu’ont d{ avoir les représentations primitives.

Les animaux, comme les plantes, ont d0 en étre les objets?3. »
Le Serpent et les Enfers

Il est tres intéressant de constater que, dans ces représentations du
monde tres voisines entre les populations archaiques de I’Antiquité et les
peuples mélanésiens, des figures symboliques communes émergent, liées a
I'idée du double. Par exemple, Gernet reléve :

« L’association constante du serpent avec les morts remonte certainement aux plus
vieux ages ; ce n’est pas sans raison que le serpent apparait, sur les vases les plus
anciens, en rapport avec le culte des morts : il a des relations normales avec le
tombeau, avec I'omphalos, en méme temps qu’il est, bien entendu, symbole
sexuel. »%*

Héracles, Cerbere et Eurysthée, Louvre, 525 av JC.
Source :

https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/medi

Le serpent est lié a des créatures infernales, comme la Gorgone ou
Cerbere. Il évoque également le pénis : Zeus se transforme en serpent pour
s’unir a Perséphone. A Rome, le genius de ’homme, qui est son pouvoir
procréatif avant d’avoir été son génie, a la forme d’un serpent. Il est lié a
I’eau, car en Grece ancienne, il personnifie |'esprit des eaux et c’est un

22 Usener, 2000, p. 152.
3 Gernet, 1970, p. 62-63.

24 Gernet, 1970, p. 63.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cerb%C3%A8re#/media/Fichier:Herakles_Kerberos_Eurystheus_Louvre_E701.jpg

12 JULIETTE THOMAS-LASNEL

attribut des nymphes. Apulée signale un serpent gardien des eaux du Styx.?
La source qui portait ce nom en Arcadie dans I’Antiquité s’appelle toujours
aujourd’hui Drakoneria. Le dieu kanak Gomawé, est représenté par un
masque dont le nez en forme de pénis évoque le serpent plature, nourriture
des morts dans le Lolot, I'enfer sous-marin des Kanak.

Nous retrouvons symboliguement le serpent comme référence
sexuelle, aquatique et infernale. Ici aussi, fécondité et mort sont
étroitement liées. En Mélanésie, le masque est un double du porteur de
masque, lui permettant d’entrer en contact avec le monde des morts. Tel
semble étre le role du serpent : un double animal qui sert de passeur
aquatique entre le monde des vivants (pénis) et celui des morts.

Sans établir d’« état totémistique » des sociétés grecques, Gernet
releve cependant des rituels tres anciens qui rappellent les pratiques
mélanésiennes :

« Des éléments d’une pensée préhistoriques se retrouvent, mais isolés. Certains
groupes avaient une affinité spéciale avec telle espéce de serpents dont ils ne
redoutaient pas — ou dont ils guérissaient — la morsure. Et tels d’entre eux portaient
une marque de serpent, a quoi les individus se reconnaissaient. Les gens de Praisos,
en Créte, qui justifiaient leur conduite par un mythe de Zeus, vénéraient la truie —
comme les gens de Sériphos certaine espéce de crabe — et n’auraient jamais voulu
se nourrir de sa chair. Un emblématisme de clan s’entrevoit?®. »

Le rapprochement avec la culture holiste mélanésienne apparait
d’autant plus troublant que Gernet évoque « la coutume, également
ancienne et également populaire, qui consiste a se couvrir le corps d’un
enduit, comme du platre : des légendes de peuples I'indiquent, comme des
mythes de divinités. » Nous pensons immédiatement aux « hommes de
boue », les mudmen du peuple Asaro dans les Monts Hagen de Papouasie-
Nouvelle-Guinée.

% Apulée, Métamorphoses, V, 13.

26 Gernet, 1970, p. 63-64.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 13

Mudmen du peuple Asaro.
By gailhampshire from Cradley, Malvern, U.K - Asaro Mud Men, CC BY 2.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=86187756
By Jialiang Gao peace-on-earth.org - Own work, CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4610400

Chez ce peuple, se couvrir le corps d’'un enduit de glaise et de boue
claire évoquerait la couleur de la chair en décomposition. Les mudmen
seraient des esprits de la riviere. Selon un trés ancien mythe asaro,

« Il'y a longtemps, les hommes, défaits par des ennemis, furent acculés dans le lit
de la riviere Asaro. La, ils attendirent jusqu’au coucher du soleil pour s’enfuir.
Lorsque les ennemis les virent surgir du lit de la riviere, couverts de boue blanche
dont la couleur était celle de la mort, ils les prirent pour des esprits et s’enfuirent a
leur tour, terrorisés. Aprés cet épisode, les villages voisins furent persuadés que les
esprits de la riviere étaient les alliés des Mudmen asaro. Alors, les anciens
décidérent de tirer parti de cette croyance et maintinrent l'illusion jusqu’a
aujourd’hui?’. »

Nous pouvons donc risquer I’hypothése selon laquelle en Grece
archaique, se couvrir le corps « d’'un enduit comme du platre » évoque un
rituel lié a la mort, ou a des divinités infernales, des esprits, le blanc dont
on se recouvrait étant destiné a imiter la couleur du cadavre. Le
rapprochement entre ces deux pratiques est éclairant.

Le parallele entre les sociétés archaiques grecques et les tribus
meélanésiennes est d’autant plus intéressant qu’elles semblent partager une
définition du mythe treés voisine. En effet, le mythe dans la société
mélanésienne et holiste en général est spécifique : c’est un mythe vécu,

27 Spigolon, 2020.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=86187756
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=4610400

14 JULIETTE THOMAS-LASNEL

ancré dans des pratiques rituelles qui font vivre le mythe non seulement
comme un récit oral, mais surtout comme une pratique concréte. Or,
Gernet souligne qu’« il faut bien reconnaitre que presque tout le travail
positif qui s’est fait jusqu’ici dans I'’étude de la religion grecque a eu pour
objet de rapprocher, dans une confrontation instructive, les mythes et les
rites [....] lalégende et le mythe peuvent nous permettre de remonter a des
scénarios de féte. C'est par la qu’ils peuvent nous rapprocher, eux aussi, des
réalités humaines. »*® C’est également ce que soulighe Moreau: « Les
mythes apparaissent comme un miroir des rites ».%°

La Maison des Hommes

Gernet donne ensuite une série d’exemples, notamment des rites liés,
du temps de Pausanias, au culte de Déméter Kidaria. Kidaria renvoie a la
déesse, mais aussi a une coiffure, un masque et une danse, c’est-a-dire a
des objets liés au rituel. En Thrace, Seuthés est un nom de roi, de divinité et
aussi de danse. Zalmoxis est un dieu, un personnage légendaire, mais aussi
un chant, une danse, une peau d’animal (ours) et un masque. Le fait
d’utiliser le méme nom pour désigner un ensemble de pratiques mythiques
et rituelles sacrées prouve a quel point, dans I'esprit de ces hommes, tout
est en étroite relation: le nom, le dieu, le héros mythique, l'initié, le
costume qui ici fait référence a une peau d’animal, sorte de double
permettant d’accéder au monde des esprits, la danse, permettant le
passage entre le monde réel et le monde surnaturel et enfin le masque, qui
visiblement n’est pas du tout utilisé dans le méme contexte qu’il le sera
postérieurement (c’est-a-dire exclusivement au théatre, sauf dans le culte
de Dionysos qui demeure une survivance). Le fait qu’on retrouve a la méme
époque des confréries primitives liées a ces rituels et regroupées en
maisons communes, qualifites de mégaron, accentue encore le
rapprochement avec les pratigues mélanésiennes déja décrites
précédemment :

« Nous connaissons également un mégaron de Méelastai, corporation qui officiait
dans le culte de Dionysos ; sur le territoire de Mantinée, il y a un mégaron a
Lycosoura, pour un culte de mystéeres. Et ces maisons communes font songer a
celles d’'une gens religieuse, comme le kleision des Lycomides d’Attique, ou comme

28 Gernet, 1970, p. 68.

2 Moreau, 1992, p. 193.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 15

la lesché de certaines géné. Le mot lesché désigne par ailleurs une espéece de
« maison des hommes°. »

Le rapprochement entre ces confréries masculines et leur équivalent
mélanésien se cristallise ici autour de ce terme de « maison des hommes »
caractéristique des clans océaniens. Gernet précise que ces corporations
religieuses étaient étroitement liées a la nature et aux éléments, a travers
des rituels magiques qui faisaient intervenir des « démons », sortes de
doubles non humains destinés a servir d’'intermédiaires entre les hommes
et les dieux.

« C'est dans ce milieu de sociétés secretes et dans ce cercle de représentations qu’il
faut sans doute rechercher I'origine des corporations ou des clans sacerdotaux que
leur désignation, a I’époque historique encore, qualifiait comme ayant pouvoir sur
I’'atmosphere : les Heudanémoi d’Athenes et les Anémokoitai de Corinthe qui, les
uns et les autres, endorment les vents, les Boréasmoi d’Athénes qui sont chargés
du service de Borée ; la famille sacrée de Céos qui, consacrée au Zeus lkmaios
gu’avait invoqué Aristée, continuait la tradition de celui-ci ; celle qui se rattachait a
I’Eaque d’Egine, en I'espéce un doublet d’Aristée. Il est a noter, aussi bien, qu’on
utilise dans ces corporations des pratiques qui ressortissent a la magie primitive : a
Titane, pres de Sicyone, il y avait un sacrifice nocturne aux vents, avec des rites
secrets qui comportaient notamment des « incantations de Médée » [...] A partir
d’'un commencement de cultes masculins pourvus d’une « maison des hommes »,
par-dela le milieu primitif que nous avons essayé de reconnaitre, mais en continuité
avec lui [...] il faut se figurer des confréries dont les origines se rattachent aux débuts
de la métallurgie, dans lesquelles la notion de pouvoir religieux commence a se
condenser et a se spécialiser, et dont les initiés acquierent, par leurs danses
rituelles, le gouvernement de la nature. C'est dans ce milieu nouveau que s’est
constituée une tradition a laquelle furent redevables les premieres autorités, de
nature nécessairement « magique » et sans laquelle l'institution méme de ces
autorités serait inconcevable3!. »

Il y a dans cette analyse de Gernet trois points fondamentaux :

— Le lien étroit a I'origine de la religion grecque entre les éléments de
la nature, la magie et les rituels mythiques. Or, ils ont la méme
dimension fondamentale dans |la pensée holiste mélanésienne.

— Ensuite, Gernet reconnait que I’évolution de cette forme primitive
la dépassera, mais il n’en reste pas moins qu’a son origine « et en
continuité » avec elle, se trouvent « des cultes masculins pourvus

30 Gernet, 1970, p. 72.

31 Gernet, 1970, p. 74, 75.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

16 JULIETTE THOMAS-LASNEL

d’une "maison des hommes" ». Cette analyse nous permet donc de
renforcer les hypothéses rapprochant certaines pratiques religieuses
de I’Antiquité et la pensée holiste mélanésienne.

— Enfin, 'idée d’une évolution différente s’esquisse par la mention de
« début de la métallurgie », les Mélanésiens n’ayant pas connu ce
stade. Pour Descola, la naissance du dualisme dans les sociétés holistes
s’expliquerait par le double passage a I’agriculture et a I'élevage, ainsi
gu’a la sédentarisation de ces sociétés. Nous pourrions y ajouter
I"acces a la métallurgie. Ainsi, petit a petit, le rapport a la nature de ces
sociétés primitives va évoluer, depuis un rapport fusionnel jusqu’a la
volonté de « gouverner la nature ».

Double et décapitation

Un autre theme mythique de cette Grece archaique est relevé par
Gernet et a attiré notre attention car il recoupe deux themes fondamentaux
de la civilisation mélanésienne : le double, et le sacrifice lié a la décapitation
en relation avec cette figure du double. Il s’agit de I'histoire de Pélops, a qui
I’on attribue I'origine des Jeux Olympiques. Oinomaos, roi de Pise, exigeait
des prétendants de sa fille gu’ils I'affrontent, a la course des chars. Leur
échec signait leur mort par décapitation, leur téte clouée servant de
trophée. Pélops concourt avec les chevaux de Poséidon et triomphe du roi,
qui meurt dans la course. Les jeux (sous forme de course de chars), liés aux
jeux funéraires, impliquent I'idée d’un duel entre deux adversaires. A l'issue
de cette épreuve, le perdant est sacrifié, la vie des deux partenaires ayant
servi d’enjeu. Le premier rapprochement que nous pouvons faire avec la
civilisation mélanésienne est I'utilisation des cranes des vaincus comme
trophées : « on les suspend volontiers a I'arbre sacré, et le theme de la téte
coupée deviendra celui d’un pouvoir magique. »*? Chez les Mélanésiens, les
cranes étaient suspendus a des arbres, dans les jardins, afin d’en accroitre
la production. De plus, dans la maison des hommes, de véritables autels
étaient érigés avec les cranes trophées des ennemis vaincus. Mais la
fonction principale de cette appropriation du crane était d’en faire un
double, dans lequel on se projetait, et qui permettait de mieux comprendre
qui on était. Le crane n’est pas seulement ici un trophée, il devient une part
de I'identité du vainqueur, et c’est la raison pour laquelle Oinomaos voulait
batir un temple religieux avec les cranes des prétendants de sa fille. Ce

32 Gernet, 1970, p. 77.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 17

temple était une facon de remercier les dieux (en I'occurrence Ares qui lui
avait fourni ses chevaux) en donnant une part de lui-méme ; les cranes des
prétendants de sa fille, ces candidats malheureux représentant peut-étre la
part qui échoue et lui-méme la part qui triomphe. Lors de la victoire de
Pélops, c’est ce double de lui-méme qui triomphe, épouse sa fille et prend
sa place (il est donc logique qu’il meure a son tour pendant la course). L'idée
du fils (comme Zeus), du petit-fils (comme Jason) ou du beau-fils (comme
Pélops), qui prend la place du pére sur le trone est trés courante dans
I’ Antiquité3. Elle prend un nouvel éclairage si I'on considére qu’il s’agit du
remplacement d’un double par un autre double, autour de I'idée de défi et
de sacrifice.

L’idée de double fusionnel se retrouve également dans les histoires qui
présentent non pas le crane mais la peau de I'ennemi comme trophée : par
exemple la peau de Marsyas, écorché par Apollon et conservée a Célenes.
Cette peau avait des pouvoirs magiques. C’'était une peau d’ane, I'animal
devenant le double de Marsyas. Dans d’autres cas, c’est la peau arrachée a
I’ennemi qui fusionne avec le vainqueur. Ce dernier ajoute le nom du vaincu
au sien. Il s’agit donc bien d’'un double, un double monstrueux gu’il faut
mettre a mort, mais que |I'on conserve sur soi et que I'on associe a son
identité méme par le nom : Athéna, qui s’appelle aussi Pallas, vainquit le
géant Pallas et se recouvrit de sa peau. En Mélanésie, nous avons vu que les
masques sont appelés « peau » et qu’en fusionnant avec leurs porteurs ils
établissent un lien avec l'au-dela et le monde des morts. En Grece
archaique, les duels dont I'issue était liée a I'appropriation de I'identité du
double vaincu par la récupération du crane ou de la peau, étaient organisés
lors de jeux qui pouvaient étre des jeux funéraires. Rites de triomphe,
nuptiaux ou funéraires, tout semble étroitement lié. Ajoutons que ces
duels, ces luttes entre deux héros, sont parfois remplacés par les duels de
leurs doubles animaux : a Danaos et Gélanor, on substitue un loup et un
taureau’. Derriére ces animaux, on retrouve également des dieux:
Poséidon pour le taureau, Apollon pour le loup.

33 Peut-étre pourrait-on risquer aussi un rapprochement entre Pélops, qui tue son beau-pére en tant que
double et fonde sa dynastie, et Romulus, tuant son double Rémus pour fonder Rome.

34 Le double animal est attesté par Eliade dans les sociétés chamaniques : « L’animal protecteur est en
guelque sorte le double du chaman, son alter ego. Ce dernier est une des “ames” du chaman, I'ame sous
une forme animale, ou plus exactement, “I'ame-vie”. Les chamans s’affrontent sous forme d’animaux et,

si son alter ego est tué dans le combat, le chaman ne tarde pas a mourir lui aussi. » (Eliade, 1968, p 90).

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

18 JULIETTE THOMAS-LASNEL

Cannibalisme et omophagie

Selon Gernet, il existe en Grece archaique des mythes ou il est fait
mention de cannibalisme. En Mélanésie, cette pratique complexe est une
facon d’absorber le double mangé afin de savoir qui on est (le « cogito
cannibale ») : dis-moi qui tu manges et je te dirai qui tu es>. En Gréce, il est
intéressant de noter que le cannibalisme est lié a I'idée de perpétuation de
la royauté. Parfois, pour asseoir son pouvoir, un roi sacrifie et mange son
propre fils, c’est-a-dire une forme de double. Il mange un potentiel rival et
une part de lui-méme : c’est le cas de Lycaon, en Arcadie, sur le Mont Lycée,
qui sacrifie et mange son propre fils en hommage a Zeus Lycaios. Au
moment du sacrifice, il se transforme en son double animal, un loup. Il y a
donc fusion entre le fils et le pere, le loup et le dieu. Le sacrifice humain et
I'acte de cannibalisme peuvent étre ambivalents: a la fois acte de
soumission ultime aux Dieux, ou au contraire acte de défi, comme Tantale
qui fit manger son propre fils par les dieux. Comme en Mélanésie, la
destruction et I'assimilation de I’ennemi en tant que double passent par son
meurtre, sa décapitation ou son écorchement, puis son ingestion.

35 Philippe Descola (Descola, 2015, p. 438), parlant des groupes Tupi-Guarani d’Amazonie, analyse le
cannibalisme comme un moyen de se percevoir en tant qu’individu. Reprenant I'expression de Viveiros
de Castro, il parle de « cogito cannibale ». Allant a I'encontre de l'interprétation classique qui vise a
absorber les qualités de I'autre, ce qui revient a admettre que I'autre est différent de moi, Descola avance
I’hypothése qu’au contraire c’est une fagon pour ces peuples cannibales de « devenir autre en incorporant
la position que I’'ennemi occupe par rapport a moi, ce qui ouvre la possibilité de sortir de moi-méme pour
m’appréhender de I'extérieur comme une singularité (c’est celui que je mange qui définit qui je suis) »
(Ibid. p. 438, 439). Autrement dit, I'autre devient un double de moi-méme puisqu’il me constitue en tant
gu’individu, I'autre est un « je ». Ces hypothéses peuvent parfaitement s’appliquer a la Mélanésie, car
elles regroupent des particularités communes avec I’Amazonie : I'exocannibalisme, la chasse aux tétes,
I"appropriation de diverses parties du corps de I'ennemi, la capture de personnes dans des tribus voisines
sont des pratiques courantes en Mélanésie. Pour Descola, ces pratiques répondent a une nécessité : « on
ne peut faire du soi qu’en assimilant de fagon concréte des personnes et des corps étrangers, non pas en
tant que substances donneuses de vie, trophées donneurs de prestige ou captifs donneurs de travail, mais
comme indicateurs du regard extérieur qu’ils portent sur moi en raison de leur provenance. » (lbid. p.
439). Ce a quoi on s’oppose (I'autre) est également ce a quoi on s’identifie (je). Voila qui éclaire d’un jour
nouveau la pratique du cannibalisme mélanésien : « I'identité se définit d’abord au moyen du point de
vue sur soi qu’adoptent les membres d’autres collectifs, placés de ce fait dans une position d’observateurs
extérieurs — les morts, les Blancs, le gibier, les esprits, voire I'ethnologue. » (Ibid. p 440). Dans la pratique
de la guerre, 'ennemi chassé, capturé puis mangé est avant tout un double de soi-méme, que I'on choisit
« autre » (extérieur, d’une autre tribu, parlant une autre langue...) et dont I'« assimilation » (ici au sens
propre, de la chair ou de 'ame par la conservation du crane) va permettre au « je » de définir qui il est :
« c’est celui que je mange qui définit qui je suis ».

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 19

On retrouve toutes ces caractéristiques dans le culte de Dionysos. Celui-
ci reste un culte singulier car empreint de tres anciens rituels archaiques qui
synthétisent des pratiques proches des mythes mélanésiens.

« Dionysos plonge dans le passé le plus antique : des fétes comme les Lénéennes et
les Anthestéries figurent également au calendrier de plusieurs cités, elles
préexistaient a la colonisation d’Asie Mineure. En Attique, la Tétrapole de Marathon
eut un culte de Dionysos avant d’étre incorporée a I'Etat athénien. La Créte, qu’on
retrouve toujours en pareil cas comme un symbole de haute antiquité, est un des
centres les plus importants de religion dionysiaque3®. »

L’extase, l'ivresse religieuse, la folie sacrée liées aux orgies, aux courses
nocturnes en pleine campagne, souvenirs d’un culte campagnard originel
d’Artémis, font tomber les barrieres du moi et permettent d’accéder a ses
formes de doubles, végétales et animales. L'individu replonge en pleine
nature et communique avec elle. Le lierre, double végétal, joue un grand
role dans ce culte. Il ne se contente pas d’étre I'attribut du dieu et un
ornement des thyrses, mais il est aussi ingéré, consommé, maché par les
Bacchantes : « il est aussi important dans la religion thrace ou, notamment,
il figure comme signe de tatouage, et ou I'on a pu risquer pour lui le mot de
totem. »*” Dionysos est qualifié de Dendrités Endendros, « Dionysos de
I’arbre, dans I'arbre ». Il est dieu de la vigne, comme Omphakites (raisin),
Staphylités (grappe de raisin). Les fidéles portent masques®® et peaux de
bétes : la nébride ou peau de chevreau est le costume des Ménades. Toutes
ces formes de doubles s’appliquent également au dieu lui-méme : Dionysos
est « taureau » ou « chevreau » en Laconie, « a la peau de chevre » en
Attique. Les Bacchantes se livrent a un acte de cannibalisme?®® en dévorant
tout cru un animal qu’elles identifient au dieu, ce qui leur permet de
I'incorporer : « car nulle part n'est aussi sensible la fusion entre le dieu, la
victime et le fidele — I'indécision par suite, entre la nature humaine et la
nature animale. »* Les fidéles, hors d’eux-mémes (c’est le sens du mot

36 Gernet, 1970, p. 102.

37 Gernet, 1970, p. 101.

38 Masques et tatouages sont selon Gernet des traits primitifs.

39 Acte lié a un rituel archaique de la déesse Despoina en Arcadie.

40 Gernet, 1970, p. 100.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

20 JULIETTE THOMAS-LASNEL

« extase ») se confondent avec la divinité.*! Toutes ces caractéristiques,
relevant d’'une pensée holiste, seront rejetées par la téte rationnelle
grecque qui évoluera vers le dualisme et sera horrifiée par la fureur
dionysiaque qu’elle domestiquera, notamment grace a linvention du
théatre. De méme, on est tres loin de la notion d’individu telle que Ia
concevra le dualisme et qui prone au niveau religieux un salut individuel de
I’ame. Le fidele réalise dans la possession divine avec le Bacchos, c’est-a-
dire le dieu lui-méme, uniguement une communion collective qui n’a rien a
voir avec l'idée d’une union personnelle avec le dieu.

Le culte de Dionysos est, a notre sens tres important et singulier en
Grece antique. Il puise ses origines dans de tres anciens rites archaiques
holistes, qui furent conservés et parfois ultérieurement mal interprétés et
assumeés. La Grece classique tentera, notamment par I'invention du théatre,
de « domestiquer » et de rendre convenable ce culte religieux qui cadrera
mal avec |'évolution dualiste et rationnelle du mode de pensée antique.
C’est pourquoi bien souvent, on avancait I'"hypothése que le culte de
Dionysos était d’origine étrangere, asiatiqgue ou du Nord de I'Europe.
Gernet conteste cette théorie :

« La vérité ne tient pas dans cette solution un peu simpliste [...], la thése d’une
origine étrangére devient plus sujette a caution. Sans compter que les analogies
peuvent parfois résulter de contaminations tardives et que les influences dont elles
témoignent se sont aussi exercées de la Grece sur |'étranger, celles qui
appartiennent au plus ancien fond se laisseraient expliquer, en bien des cas, par
certaine communauté de civilisation a I’dge préhistorique?? : a priori, on n’a pas le
droit de tenir pour « étranger » ce qui peut étre, simplement, européen-a moins
gu’il ne soit, encore, égéen-asiatique..[.....]..Dionysos plonge dans le passé le plus
antique®3. »

4« A Ténédos, on habille en enfant le veau nouveau-né offert en sacrifice, Dionysos passe pour avoir
exigé des hommes comme victimes, et les filles de Minyas a Orchomeéne, les Ménades d’Argos, Agave
meurtriére de son fils Penthée, s’étaient repues, dit la Iégende, de chairs humaines. » (lbidem, p. 100).

42« Les syncrétismes sont aussi anciens que I’histoire religieuse mais il est certain qu’ils furent
particulierement actifs en Grece a I'époque préhistorique. » (Gernet, 1970, p. 92).

43 Gernet, 1970, p. 101-102.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 21

L’omphalos

Gernet rappelle I'importance en Grece ancienne du culte de la « Terre-
mére »*. Si 'on a pu attribuer I'origine de cette figure a des cultes d’Asie
mineure, Gernet précise qu’elle vient d’'une région « qui appartient, dans la
préhistoire, a la méme aire géographique que la Gréce. »* Pour lui, cette
« Terre-mere » prend en Grece la forme d’'un objet religieux dont nous
avons déja parlé, 'omphalos. Cet objet lie fertilité, fécondité et mort. En
effet, selon Gernet, 'omphalos, qui signifie « nombril » en grec, a un
rapport certain avec la Terre. Les Anciens I'imaginent tantot comme le
centre de la Terre, tantét comme un tombeau. Grace a leur pensée holiste,
ils envisagent ces deux conceptions sans qu’elles s’excluent, car la terre
recoit les morts comme elle recoit les semences. C'est ce que Gernet
remarque :

« Les modernes se croient obligés d’opter entre ces deux conceptions. Il est permis
de penser qu’elles ne sont pas exclusives I'une de 'autre?. »

Gernet avance une hypothese tres intéressante : pour lui, 'omphalos-
tombeau, qui prenait la forme d’une pierre, le bétyle, servait d’autel bas
destiné aux morts, et était représenté entouré d’un serpent. La tradition
voulait qu’a Delphes, 'omphalos était situé au-dessus de la tombe du
serpent Python, tué par Apollon. Dans ce cas, la symbolique est clairement
liée a la mort.

Obole delphique figurant un omphalos, V° siécle avant J.C.

Par Classical Numismatic Group,

Inc. http://www.cngcoins.com, CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=29062790

4 Gernet, 1970, p. 56.
45 |bidem, p. 57.

46 |bidem, p. 57.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=29062790

22 JULIETTE THOMAS-LASNEL

Onction d’un omphalos par Apollon et Artémis,

V° siecle avant JC.

Par User: Shakko — Travail personnel, CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6237629

Omphalos de Delphes
Par Jebulon — Travail personnel, CCO,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=110160977

D’un autre c6té, 'omphalos représente la pierre que Rhéa présente a
Cronos, enveloppée de linges comme un nouveau-né, a la place de son bébé
Zeus, et que son pére avale comme ses freres et sceurs. L'omphalos est une
pierre conique en forme de ruche, et a Delphes elle était ointe
quotidiennement et recouverte lors des cérémonies d’un treillis de laine
fraichement tondue, afin de rappeler les langes du nouveau-né. Ce treillis
est apparenté a l‘agrenon, un vétement réticulé en forme de filet qui
recouvrait les vétements de certains prétres, et notamment des
Bacchantes. Dans ce cas, la symbolique est plutot du coté de la fécondité et
de la vie.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6237629
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=110160977

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 23

Omphalos de Delphes

By Yucatan (OkataH)

- Own work, CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=9031548

Le cratére de Ruvo, Naples.

By en:Karl Botticher (1806-89) - http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/bwpri1859/0011, Public
Domain, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=19829586

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=9031548
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=19829586

24 JULIETTE THOMAS-LASNEL

Pour Gernet, 'omphalos est un « réservoir central d’ames analogue,
dans sa fonction, au mundus latin par ou les manes, a certains moments,
s’échappent. »*” Nous remarquons que le treillis de laine, représenté sur
certaines pierres évoque l'image du filet. Nous retrouvons, notamment
avec 'omphalos comme centre du monde et passage vers I'au-dela, I'idée
d’une circulation complexe d’énergies, matérialisée par les lignes du tissu
ou du filet qui entourent la pierre.

Masques

Il nous parait tres intéressant d’établir un paralléle entre 'omphalos et
certains objets océaniens. Des pierres sculptées, comme les pétroglyphes,
évoquent une symbolique vie/mort/fécondité qui peut étre rapprochée de
I’'omphalos. Mais nous remarquons également qu’il s’agit une fois de plus
de la méme symbolique qui est en jeu dans les masques kanak, notamment
ceux de Gomawé. Gomaweé qui vit sous la mer dans le royaume des morts
s'incarne dans son masque. En Mélanésie, la fonction essentielle du
masque, figure du double, est d’établir un lien entre le monde des vivants
et le monde des morts. Celui-ci est composé d’une coiffe, dont la forme
conique rappelle 'omphalos.

Masque de deuilleur, Musée du Quai Branly.
Par Sailko — Travail personnel, CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=30260978

47 Gernet, 1970, p. 57.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=30260978

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 25

Cette coiffe est composée d’un entrelacs de cheveux appartenant aux
deuilleurs de la famille du mort. Il peut aussi s’agir d’un tissage réalisé avec
I’étui foliaire des cocotiers. Dans les deux cas, on retrouve la forme conique
et I'image du tissage, lié a la mort et a la circulation des ames. Le masque
kanak devient donc une sorte de mundus latin, comme 'omphalos, car il
met en relation vivants et morts. Il permet la circulation et le passage entre
deux mondes, comme une sorte de porte. Rappelons que méme s’ils ne
vivent pas forcément au méme endroit, chez les Mélanésiens, vivants et
morts existent sur le méme plan, dans deux mondes non séparés, sans
rupture entre la vie et la mort. Ensuite le visage du masque était orné d’un
nez de forme phallique, représentant symboliquement le serpent plature,
qui nourrit les morts dans le Lolot. Ce serpent évoque Python entourant
I'omphalos, en relation avec les Enfers d’Hades. Enfin, la troisieme et
derniere partie du masque kanak est elle aussi révélatrice car il s’agit du
manteau composé de plumes attachées a un filet. Ce dernier, qui entre en
écho avec I'agrenon grec est relié au monde sous-marin des morts, car les
poissons pris dans le filet sont les vivants, et les nceuds du filet sont
symboles de mort. Le masque de Gomawé, comme |'omphalos, renvoie
simultanément a la fécondité et a la mort.

Le Maitre des Animaux et le rhombe

Une autre figure du double essentielle, en dehors de la déesse mere, a
I’ere paléolithique, est la grande figure du Maitre des animaux, dieu de la
forét et de la chasse et dieu du ciel. Il semble incarner lui aussi une figure
essentielle du double supranaturel. Lévéque évoque la représentation,
dans la grotte des Trois-Fréres (Ariege), du « chamane masqué » (époque
du Magdalénien moyen, vers — 12000), dieu a la fois anthropomorphe et
zoomorphe et il rajoute : « homologue du dieu de la mer des Mélanésiens
— lui aussi si composite »*8. Nous supposons que Lévéque évoque ici encore
la figure de Gomawé, aux nombreux avatars. Gomawé est un dieu et un
masque, qui habite la mer, qui peut prendre la forme d’un requin, mais
aussi une forme végétale, et qui est avant tout un passeur entre le monde
des vivants et le monde des morts.

48 Lévéque, 1997, p. 21.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

26 JULIETTE THOMAS-LASNEL

Figure du chamane masqué, Grotte des Trois Fréres, Ariége.
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane des_Trois-Fr%C3%A8res

Précisons que Lévéque associe a ce Maitre des animaux |‘objet
mystérieux découvert dans la grotte de La Roche en Dordogne, une
« tablette qui fait du bruit en tournoyant et imite le grondement du
tonnerre (dite rhombos, de son nom grec), qui ressemble de trés prés a des
instruments utilisés en Australie pour les initiations des jeunes gens. »*° Cet
instrument est un churinga, et il correspond au rhombe mélanésien dont le
role dans linitiation est de figurer le monstre dévorateur qui va faire
changer l'initié d’état. Nous avons affaire dans les trois cas a une
thématique de la métamorphose et de I'union avec le cosmos.

Rhombe de la grotte de Lalinde, Dordogne (a I'arriére-plan).
https://fr.wikipedia.org/wiki/Grotte de la Roche %28Lalinde%29.

49 Lévéque, 1997, p. 21.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane_des_Trois-Frères
https://www.wikiwand.com/fr/Chamane_des_Trois-Frères
https://fr.wikipedia.org/wiki/Grotte_de_la_Roche_%28Lalinde%29

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 27

Il existait également des rhombes chez les Grecs, et notamment dans le
culte de Dionysos. Comme en Meélanésie ou en Australie, le rhombe
intervenait dans un contexte d’initiation, notamment dans le passage a
I’age adulte. Jeanmaire décrit ainsi le rhombe grec :

« le rhombos est le bull-roarer, autrement dit la planche que I'on fait vrombir en lui
imprimant un mouvement circulaire, I'instrument sonore trés primitif mais qui, sous
le nom de diable, conserve encore quelque chose de son trés ancien caractére
mystique d0 a un usage rituel immémorial ».>°

Lévéque établit lui-méme un parallele avec les tribus australiennes,
mais pour relever une spécificité grecque. D’apres lui le rhombe grec dans
le culte de Dionysos est destiné a attirer, alors que chez les Australiens (et
chez les Mélanésiens également) il sert a effrayer les novices et les femmes.
Mais il se demande dans quelle mesure la légende grecque n'a pas
réinterprété un rituel mal compris car tres ancien et jugé « barbare », en
inversant la symbolique pour la rendre moins scandaleuse.”® Il est
compliqué de savoir exactement a quoi ressemblait le rhombe. Certains
archéologues I'ont rapproché des toupies-sabots (strombos en grec) en bois
de buis munies de ficelles qui servaient de jeu dans la Gréce antique. Au
sortir de I'enfance, les futurs adultes offraient leurs toupies et leurs jeux
d’enfants a Hermes. La toupie symbolise I'axe de la Terre et leur
mouvement illustrerait I’équilibre dans un monde en mouvement. Méme si
la toupie n’est pas un rhombe>?, on peut voir gu’elle est liée a un rite de
passage a l'age adulte et que, comme |'omphalos, elle renvoie a une
symbolique cosmique forte.

L’homme fusionne donc avec la Nature, a travers la figure des doubles
suivants : les grands animaux redoutables et nourriciers qui peuplent le
territoire de chasse, les Grandes Déesses, maitresses de fécondité
universelle et de chasse, et le Maitre des animaux, dieu du ciel. Ces figures
de doubles sont largement représentées dans I'art pariétal de I’Occident

50 Jeanmaire, 1970, p. 389.

51 Gernet remarque en effet que lorsqu’un mythe évoque un acte de cannibalisme, les conséquences
sont forcément négatives, alors méme que la forme primitive du mythe conditionne la réussite du héros
précisément a 'accomplissement de cet acte.

52 Dans un passage du livre VI, 378-384 de I’Enéide, Virgile insiste sur le vrombissement que fait la toupie
en tournant.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

28 JULIETTE THOMAS-LASNEL

sous la forme d’étres hybrides, mi-homme, mi-animal, ou bien d’union
charnelle entre la Grande déesse et un animal.

« Notons, tout particulierement dans I'art occidental, I'importance des Grandes
Déesses totalement anthropomorphisées, qui arriment la chasse sur le surnaturel :
elles sont déja ces déesses des animaux qui permanent du Néolithique jusque dans
la Grece classique, doublement maitresses, puisqu’elles animent en eux I'élan
génésique, en méme temps qu’elles les livrent a I'épieu des chasseurs. D’ou leur
caractére ambigu de déités jalousement protectrices des animaux, mais aussi
chasseresses, qui reste si net jusque dans I’Artémis des Grecs?3. »

Les churingas australiens : grottes et spirales

Mais ces deux figures de doubles, Grande Déesse et Maitre des
animaux, ne sont pas seulement des protectrices des hommes dans le
présent ; elles les immergent dans un temps mythique car ce sont des
puissances célestes, en liaison avec les astres qui mesurent le temps.
Lévéque lui-méme établit un parallele entre les sociétés paléolithiques et
certaines sociétés primitives actuelles en mettant en avant une des
caractéristiques des sociétés holistes, le totémisme>?. Selon lui, on retrouve
I'illustration de pratiques totémiques dans des représentations comme
celle de Raymonden en Dordogne, ou I’'on voit des hommes alignés de part
et d’autre d’un bison démembré et célébrant un repas rituel. Lévéque
établit un paralléle intéressant entre les symboles gravés de La Ferrassie en
Dordogne et les galets peints de certains sites, avec les churingas des
Aborigenes australiens (ou « pierres esprits ») conservés dans des grottes.
Ces dernieres sont en effet les demeures des esprits, et symbolisent I'union
des aspects divins, animaux et humains du totem.

Les churingas sont des objets en pierre ou en bois, de forme ovale avec
des bouts pointus ou arrondis, souvent gravés de signes symboliques.
Chaque churinga représente le corps physique d’un ancétre, et il est
attribué au vivant qu’on croit étre cet ancétre réincarné.

« Le churinga apporte plutét la preuve tangible que I'ancétre et son descendant
vivant sont une seule chair. »*°

53 Lévéque, 1997, p. 22.
54 Au sens que lui donne Descola.

55 Lévi-Strauss, 1989, p. 75.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 29

Le churinga est donc bien un « double » de I'ancétre, comme son
descendant vivant est lui-méme un double de son ancétre. Les grands
cercles concentriques peuvent étre interprétés comme des arbres, et les
petits cercles concentriques comme des arbres de moindre taille avec leurs
racines, représentées comme des lignes qui les unissent. Mais chez les
Aborigenes, le paysage, la nature sont I'incarnation de I'ancétre. Tout est
lié, et c’est aussi cette formidable circulation des énergies qui est peut-étre
représentée sur les churingas.

« Les montagnes, les ruisseaux, les sources et les mares ne sont pas seulement pour
lui ['indigéne] des aspects du paysage beaux ou dignes d’attention... Chacun fut
I'ceuvre d’un des ancétres dont il descend. Dans le paysage qui I'entoure, il lit
I’histoire des faits et gestes des étres immortels qu’il vénére ; étres qui, pour un bref
instant, peuvent encore assumer la forme humaine ; étres dont beaucoup lui sont
connus par expérience directe, en tant que peére, grands-péres, freres, méres et
sceurs. Le pays entier est pour lui comme un arbre généalogique ancien, et toujours
vivant. Chaque indigéne congoit I'histoire de son ancétre totémique comme une
relation de ses propres actions au commencement des temps et a I'aube méme de
sa vie, quand le monde, tel qu’on le connait aujourd’hui, était encore livré a des
mains toutes-puissantes qui le modelaient et le formaient. »°®

Dans ces cercles concentriques, « les esprits attendent la réincarnation
dans le sein de 'humanité, réincarnation qui fait aussi partie du perpétuel
renouvellement du totem. Le périple des esprits revenant parmi les vivants
dans des pérégrinations compliquées serait symbolisé par certaines
représentations pariétales abstraites (en particulier par de longs filaments
dits « tracés digitaux » ou « macaronis ») et par le lacis de salles de certains
ensembles souterrains. »*’

Ce rapprochement, dont le facteur commun est ici une méme structure
de pensée holiste nous parait tres intéressant. En Mélanésie, les spirales ou

5 T.G.H Strehlow, p. 30-31, in Lévi-Strauss, 1989, p. 77. On peut utilement rapprocher ce passage d’un
autre, écrit par F. Cumont, a propos des Mystéres de Mithra, qui étaient aussi un culte a initiation. Cumont
y parle des émotions vécues par le myste : « Les étoiles qui brillaient au ciel, le vent qui agitait le feuillage,
la source ou le torrent qui coulaient de la montagne, la terre méme qu’il foulait aux pieds, tout était divin
a ses yeux, et la nature entiére qui I’entourait provoquait en lui la crainte respectueuse des forces infinies
agissant dans l'univers. » (Cumont, 1913, p. 15 ). Mais le mithraisme est relativement tardif : il serait plus
approprié de parler d’'une manifestation de panthéisme, sous forme d’un mysticisme diffus (on en
retrouvera encore des traces, bien plus tardives, dans le mouvement romantique en Europe au XIXéme s.).
Pour autant, on peut y voir aussi une rémanence des anciennes croyances holistes que nous avons
repérées aussi bien dans la pensée grecque primitive que dans les rituels mélanésiens.

57 Lévéque, 1997, p. 27.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

30 JULIETTE THOMAS-LASNEL

les cercles concentriques sont souvent associés a I’élément aquatique et a
la circulation des esprits. Ils renvoient a des éléments du regne végétal et
animal (coquillage, anguilles enroulées sur elles-mémes) et au cycle général
de la vie. En Papouasie-Nouvelle-Guinée, le motif de la spirale que I'on
retrouve peinte sur les objets renvoie aux tourbillons de I'eau, élément
primordial d’ou est issu le dieu-crocodile. C’est donc un motif ambivalent,
symbolique du passage de la vie a la mort et fortement lié a I'image du
double.

Les churingas australiens sont liés aux grottes®® et peuvent donc étre
associés a la symbolique du ventre maternel® : fécondité, circulation de la
vie, mais aussi passage de la vie a la mort, métamorphose. Le churinga était
donné a I'enfant a sa naissance et celui-ci recevait un rhombe aprés son
initiation pour entrer dans I’age adulte. La grotte était également un endroit
ou les esprits issus du monde des réves pouvaient circuler afin de s’incarner
en végétal, minéral, animal ou homme en fonction du réceptacle gu’il
choisissait. La série de cercles concentriques semble bien liée a une
symbolique holiste complexe, trés étroitement en relation avec I'immersion
de l'individu dans le cosmos, dans la nature, sans idée de frontiére ou de
séparation®. Par conséquent, on peut imaginer que les tracés digitaux que

58 Mircea Eliade établit un paralléle entre le processus initiatique des Aborigénes et celui des chamanes
sibériens : « L'importance de la caverne dans l'initiation du medecine-man australien renforce encore ce
soupgon d’ancienneté des rites chamaniques d’initiation. Le réle de la caverne dans les religions
paléolithiques semble avoir été assez important. D’autre part, la caverne et le labyrinthe continuent de
remplir une fonction de premier ordre dans les rites d’initiation d’autres cultures archaiques (comme par
exemple a Malekula) ; les deux sont, en effet, des symboles concrets d’un passage vers I'autre monde,
d’une descente aux Enfers. » (Eliade, 1968, p. 57). Malekula, est, rappelons-le, une ile mélanésienne du
Vanuatu.

59 Cf. Testard, 2016, présentant la grotte comme un symbole féminin, un état primordial du monde. A
I’eére paléolithique, les humains comme les animaux sont a la fois sociaux et cosmiques, répondant en cela
a lI'idée d’une indistinction fusionnelle, en méme temps qu’ils sont en relation. Leur vision du monde est
totémique, proche du mode de pensée des Aborigeénes d’Australie, avec son « temps du réve », époque
primordiale au cours de laquelle des étres indifférenciés ont mis en place le monde actuel. La grotte est,
parmi d’autres, un site sacré, rempli d’« esprits enfants » qui attendent pour s’incarner en humain (si une
femme passe par 1a), en animal, végétal ou minéral.

6 A I'époque historique, on pourrait observer, chez un grand poéte comme Virgile, une survivance de
cette relation au monde dans la représentation du Bouclier que Vénus donne a son fils Enée, au livre VIII
de I'Enéide (et qui n’est elle-méme qu’une reprise de la représentation du Bouclier d’Achille dans I'lliade).
Les épisodes de I'histoire de Rome y sont représentés sur des cercles concentriques, c’est-a-dire qu’il est
impossible de les situer dans une chronologie les uns par rapport aux autres : ils sont donnés dans un
temps « absolu », celui de la prophétie, comme un tout indissociable, ol tout est relié, mais aussi ol tout

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 31

I’on retrouve dans des grottes en Europe comme en Australie ou en
Nouvelle-Guinée et qui ont été datées du Paléolithique, symbolisent,
comme le suggere Lévéque, la circulation des esprits indiquant aux vivants
un chemin dans le labyrinthe des grottes (une carte, un peu a la maniere
des Livres des Morts, égyptien ou tibétain?), dans un but
vraisemblablement spirituel (initiatique, symbolique, magique etc...)

Tracés digitaux serpentiformes dans la Grotte de Rouffignac, Dordogne
Par Leslie Van Gelder, personal photograph — https://worldhistorycommons.org/paleolithic-finger-
flutings-cave-drawing, CC BY-SA 4.0, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=114440423

Les pétroglyphes calédoniens (datant d’environ 3000 ans avant J.-C.),
sont également associés a la circulation des esprits et a la mise en relation
entre les vivants et les morts. Dans certains mythes kanak, les roches sur
lesquelles sont gravés les pétroglyphes sont des humains métamorphosés
et elles « contiennent » les esprits. Certains de ces rochers servaient de
« tremplin » pour passer du monde des morts au monde des vivants. Liés a
I’eau (plus de 60% des pétroglyphes sont gravés pres d’un point d’eau), ils
symbolisent la vie, tout en permettant le passage vers la mort. Dans

s’inscrit dans un systéme. C’est bien, chez un grand poeéte, ce qui semble étre aussi la part de la survivance
de la pensée holiste, associée a la part d’une pensée historique dualiste.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=114440423

32 JULIETTE THOMAS-LASNEL

certaines traditions, les spirales sont liées aux cycles de culture et du temps
qui passe.®!
« La spirale tournant sur elle-méme tout en changeant de taille a chaque tour, le

graveur a-t-il voulu représenter le symbole d’'un temps a la fois répétitif — avec les
saisons — et évolutif — avec les années ? 2. »

Rochers et grottes semblent liés par leur pouvoir de réception et de
circulation de I'énergie liée a la nature et au cosmos. Peut-étre ces
tentatives de lecture peuvent-elles étre éclairantes pour les gravures du
Mont Bego ? Cette montagne qui servait de pelerinage au peuple indo-
européen des Ligures, entre 2500 et 1800 avant J.C.,, présente de
nombreuses gravures, dont des spirales et des cercles concentriques.

« La spirale est la représentation symbolique traditionnelle d’une énergie en
mutation a travers la complémentarité de ses contraires. On n’est donc pas étonné
d’en trouver de nombreux exemples au Mont Bego. On en reléve aussi a Gavrinis
mais aussi dans la Créte de Cnossos (la symbolique du labyrinthe est voisine de celle
de la spirale) et a Malte (temple de Tarxien, 2500 avant J.C.) : preuve d’une diffusion
de ce symbolisme traditionnel dans une aire géographique extrémement vaste, ou
il définit les bases d’un langage symbolique en train de s’élaborer®. »

Gavrinis

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6275193.

61 Monnin et Sand, 2015, p. 209.
62 |bidem p. 209.

63 Thomas, 2003, p. 280-281.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=6275193

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 33

* %k %k

Les figures du double des temps préhistoriques sont donc des
puissances polymorphes : animaux, Méeres, Maitres des animaux, astres,
esprits des ancétres... Le monde est peuplé de forces qui prennent support
dans la nature et que I'on retrouvera dans toutes les religions évoluées des
époques ultérieures. Ces puissances, selon Lévéque, « entretiennent entre
elles des relations qui constituent la structure vitale de l'univers. Elles
forment un réseau dont tous les éléments sont interconnectés. »* Le
monde surnaturel est lui-méme un double du monde de la nature. Par
conséquent, les puissances qui régissent le monde ne sont pas celles que
I’on voit concretement : ce dédoublement de la Nature et de la Sur-Nature
est « le processus le plus important qu’ait permis le développement du
cortex du cerveau »%. Mais, comme dans toute pensée holiste, il y a une
réelle fusion entre ces deux niveaux, et le prétre qui incarne le Maitre des
animaux est le Maitre des animaux .

Au niveau du double, les échanges ne sont évidemment que gratifiants,
d’ou le caractere éminemment sécurisant de la structure. Les zoomorphes
sont des étres complexes, a la fois homme et animal, et non des prétres ou
des hommes masqués ou affublés de dépouilles de bétes a des fins
magiques ; ils ont en méme temps une force fécondante qui vivifie des
femelles également polymorphes®®.

Ainsi, il apparait clairement que les origines de la religion grecque
puisent dans de multiples influences. Le fond holiste des plus anciens cultes,
notamment agraires, permet un rapprochement avec le mode de pensée
mélanésien. Certes, les contextes culturels et géographiques sont tres
différents. Mais le mode de pensée des Grecs de la période pré-indo-
européenne, la facon de concevoir l'individu, le groupe, le rapport au
monde, a I'au-dela et a la nature, nous paraissent, sinon similaires en tous
cas trés proches du mode de pensée mélanésien par certains aspects. Plus
tard, nous allons le voir, I'arrivée des peuples indo-européens ne va pas
faire disparaitre le mode de pensée holiste. Le métissage intrinseque des

64 Lévéque, 1997, p. 33.
65 Lévéque, 1997, p. 34.

66 Lévéque, 1997, p. 42.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

34 JULIETTE THOMAS-LASNEL

indo-européens va permettre de faire coexister, pendant un temps en tous
cas, pensée holiste et pensée dualiste.

(A suivre)

Bibliographie
- CUMONT Franz, 1913, Les Mysteéres de Mithra, Bruxelles, Lamertin.

- DescoLA Philippe, 2015, Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard
« Folio ».

- ELIADE Mircea, 1968, Le Chamanisme et les techniques archaiques de
I'extase, Paris, Payot.

- GERNET Louis et BOULANGER André, 1932, Le génie grec dans la religion, Paris,
Albin Michel (rééd. 1970).

- HouseMAN Michael et SEVerINI Carlo, 2009, « Vers une théorie de |'action
rituelle », in Naven, ou le donner a voir, essai d’interprétation de I'action
rituelle, Paris, CNRS Editions, Editions de la Maison des Sciences de
I'Homme.

- JEANMAIRE Henri, 1970, Dionysos, histoire du culte de Bacchus, Paris, Payot.

- LEENHARDT Maurice, 1947, Do Kamo. La personne et le mythe dans le monde
mélanésien, Paris, Gallimard.

- LEVEQUE Pierre, 1997, Introduction aux premiéres religions. Bétes, dieux et
hommes, Paris, LGF.

- LEvi-STrAUSS Claude, 1989, Des symboles et leurs doubles, Paris, Plon.

- MONNIN Jean et SAND Christophe, 2015, Kibo, le serment gravé, essai de
synthése sur les pétroglyphes calédoniens, Archeologia Pacifika.

- MoReAuU Alain, 1992, « Initiation en Grece antique », Dialogues d’Histoire
ancienne, p. 191-244.

- SPIGOLON Elsa, 2020, article en ligne : https://casoar.org/2020/05/06/les-
hommes-de-boue-asaro-des-hautes-terres-de-papouasie-nouvelle-guinee.

- TeSTARD Alain, 2016, Art et religion de Chauvet a Lascaux, Paris, Gallimard.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

LA PENSEE HOLISTE CHEZ LES GRECS ARCHAIQUES ET EN IMELANESIE 35

- THomAs Joél, 2003, « La symbolique des gravures rupestres du Mont
Bego », in L’Anthropologie 107, p. 271-290.

- UseNerR Hermann, 2000, Gotternamen : Versuch einer Lehre von der
religiésen Begriffsbildung, Klostermann.

- VERNANT Jean-Pierre, 1974, Mythe et société en Gréce ancienne, Paris,
Maspero.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

