
 

 

 

Aspects du mythe 
dans l’Antiquité gréco-romaine 

Étude comparée avec la culture des peuples premiers 

Première partie 
 
 
 

 
La pensée holiste aux origines du monde gréco-romain 
Vers une redéfinition du mythe 

Juliette Thomas-Lasnel 
 
 
 
 
 
 

Louvain-la-Neuve, le 26 janvier 2026 
 
 
 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 
 

 
 

 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


2  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

 

 

La pensée holiste aux origines du monde gréco-romain 

Vers une redéfinition du mythe1 

 

Juliette Thomas-Lasnel 
 

Agrégée de Lettres modernes — Docteure de l’Université de Louvain-la-Neuve 
 

<juliettedenoumea@yahoo.fr> 

 

 

Mythe et oralité : prémisses méthodologiques 

Comment définir un mythe ? Étymologiquement, le mot « mythe » 
vient du grec muthos, « suite de paroles qui ont un sens, discours, fiction, 
récit, fable ». C’est donc l’Antiquité qui donne son nom au mythe. Dans le 
cadre de ma thèse sur les Figures et fonctions du double dans les 
imaginaires mélanésien et gréco-romain : mythes et objets, je me suis 
d’abord demandée si la définition « classique » de ce mot « mythe », créée 
en quelque sorte « sur mesure » pour les mythes grecs, va pouvoir 
s’appliquer précisément aux mythes des peuples premiers, et des 
Mélanésiens en particulier. Car ce qui ressort systématiquement dans les 
nombreuses définitions du mythe, c’est que c’est un récit. Dans le Trésor de 
la Langue Française, le mythe est défini comme « un récit relatant des faits 
imaginaires, non consignés par l’histoire, transmis par la tradition et 
mettant en scène des êtres représentant symboliquement des forces 
physiques, des généralités d’ordre philosophique, métaphysique ou 
social ». Pour résumer, un mythe, dans son acception ordinaire est un récit 
fictif (on retrouve le terme de Fontenelle érigé en synonyme : « fable »). 
Définir le mythe comme un récit est un héritage direct de l’Antiquité 
grecque. Chez Platon comme chez Aristote, le mythe est un discours. Platon 
utilise le mythe comme une forme, imparfaite selon lui car trop ancrée dans 

 
1  Cet article est le premier d’une série de quatre consacrés à l’étude comparée entre les modes de 

pensée de l’antiquité gréco-romaine et des cultures premières, en particulier dans le monde mélanésien. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
mailto:juliettedenoumea@yahoo.fr


MYTHE ET ORALITE  3 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

le monde sensible et ses affects, qui permet à l’homme, sous la forme d’un 
récit, d’envisager le monde des Idées. Aristote, dans sa Poétique, considère 
le mythe comme l’art poétique d’élaborer des fables, c'est-à-dire un type 
de langage qui imite les actions humaines, une manière de faire la tragédie. 
Nous ne pouvons pas non plus nous en tenir à sa définition du mythe, qui 
ne peut s’appliquer à l’ensemble des sociétés archaïques, pour deux 
raisons. 

Tout d’abord, dans les civilisations premières, il n’existe pas de mythes 
sous forme de récits écrits, comme chez les Grecs dont les premiers mythes 
écrits se trouvent chez Hésiode, dans sa Théogonie et dans Les Travaux et 
les jours, au VIIIème siècle avant Jésus-Christ. C’est ce qui a amené certains 
chercheurs à en conclure que les peuples premiers n’avaient pas de mythes. 
Cette conclusion est évidemment fausse. Les mythes existaient, entre 
autres, sous une forme orale, et se transmettaient de génération en 
génération. En outre, chez les peuples premiers, le mythe n’est pas 
l’imitation des actions humaines, c’est au contraire lui qui pose la norme, 
l’idéal, comme un événement hors du temps. Pour l’instant, une 
inadéquation apparaît donc entre le sens de « mythe » dans son étymologie 
même et la forme qu’il pourrait prendre dans les civilisations premières. En 
effet, à la fin du XIXème siècle, le mot « mythe » était réservé exclusivement 
à la Grèce antique. 

Dans ses Mythologiques, Lévi-Strauss souligne que, si les Grecs avaient 
des mythes, pour la tradition de la recherche antérieure, les autres peuples 
n’avaient que des « pensées mythiques ». Avant lui, les philosophes Émile 
Bréhier et Maurice Blondel ont contribué à « déracialiser » ce concept et à 
l’universaliser. Le mythe se situe selon eux, au fond même de toute pensée 
humaine. Ce qui implique d’admettre également que les peuples premiers 
puissent manifester leurs mythes sous des formes nommées par des termes 
équivalents, issues de leurs langues respectives. Il faut donc repenser la 
définition du mythe en envisageant que ses modalités narratives (orales ou 
écrites) n’en sont qu’une option et non une forme exclusive. Et ceci va à 
l’encontre de la définition courante et traditionnelle du mythe en tant que 
récit ou histoire racontée. Il va de soi que nous prenons ici la notion de 
mythe très au sérieux et que nous ne l’envisageons pas de manière 
dévalorisante, comme une chimère ou une fantasmagorie. Nous parlons ici 
du mythe en tant que système. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


4  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Certes, le mot « mythe » vient du grec ancien. À partir de là, la tradition 
semble s’être appropriée une définition exclusive du mythe en tant que 
narration, et en a fait un modèle exemplaire, l’essence du mythe. Jean-
Pierre Mayele-Ilo avance une hypothèse pour les mythologies africaines, 
qui trouve des échos dans la mythologie mélanésienne. Il réclame « une 
conception plus radicale et plus globale du mythe, c'est-à-dire une 
démarche de la pensée, ou simplement pensée, et dont les mythologies 
grecques ou autres, sous quelques formes qu’elles se présentent, ne sont 
que des mises en forme. »2 Il précise qu’une narration, ou un récit, restent 
une définition correcte de la mythologie3, c'est-à-dire un « mythe en 
surface », mais n’épuisent pas le « mythe profond » qui, lui, est 
transcendantal. On est bien sûr obligé de passer par l’analyse des 
mythologies pour dégager la structure du mythe. Mais cette structure se 
révèle d’abord dans sa dynamique plutôt que dans son statisme. Maurice 
Leenhardt revendiquera le même sens du mythe pour les peuples 
mélanésiens. Il dénonce la définition donnée par l’historien et philosophe 
des religions hollandais Van der Leeuw en 1935 : « une parole qui 
circonscrit un événement […] Van der Leeuw, comme ses prédécesseurs, 
s’en tient à la coutume, où une parole indique seulement un discours ou un 
récit. Il ne lui paraît pas que le mythe puisse être autre chose. »4. Pour 
Leenhardt, c’est ignorer que le kanak possède un vocable pour transcrire 
« parole », le « no », qui signifie en même temps acte et parole : « acte et 
parole se confondent en un seul dans la pensée canaque. Ils constituent 
ensemble la parole. Et l’élément essentiel est l’acte. »5 Si le mythe est 
parole, il est « manifestation de l’être », et non pas seulement récit6. 

Le « mythe profond » serait donc un processus à travers lequel 
l’intelligence humaine le saisit. Ainsi il échappe à la question de la vérité 
(est-il vrai ou faux ?), car il n’a d’autre référence que lui-même. En ceci, il 

 
2  Mayele-Ilo, 2000, p. 33. 

3  Jean-Pierre Mayele-Ilo précise (op. cit. p. 36), en fondant sa réflexion sur les travaux de Paul Wathelet, 

que la mythologie se définit comme le mythe vidé de sa référence au divin et à son mystère, c'est-à-dire 

que la mythologie est le « cadavre du mythe » (Wathelet, 1983, p. 209-219). 

4  Leenhardt, 1947, p. 301. 

5  Leenhardt, 1947, p. 316 

6  On en trouverait une survivance spiritualiste dans l’Évangile de Jean : « Au commencement était le 

Verbe, et le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était Dieu » (Jn, 1, 1). 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


MYTHE ET ORALITE  5 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

n’est ni moral ni immoral, il est amoral, par-delà le bien et le mal, comme 
le soulignait Nietzsche. Pour Gilbert Durand, le mythe est une donnée 
dynamique qui appartient à l’univers des archétypes7, terme qu’il emprunte 
à C.G Jung. L’archétype renvoie étymologiquement à deux notions : arché, 
l’origine, et typos, l’empreinte, la forme, la figure, le modèle. L’archétype, 
c’est la figure référentielle. S’il est universel, il n’est pas pour autant 
forcément facile à appréhender car nous pouvons seulement observer ses 
effets, ses manifestations actives, comme le mythe ou le symbole. Henry 
Corbin8, lui, ne parle pas d’archétype, mais de « monde imaginal ». Quant à 
Jung, pour lui, le mythe est une image archétypale, organisée en récit. Nous 
pouvons d’ores et déjà remarquer que la restriction apportée 
(« organisée en récit ») appauvrit le mythe et le restreint. Durand accorde 
cependant au mythe un statut plus élargi : pour lui le mythe « tend à se 
composer en récit », ce qui sous-entend qu’il n’est pas forcément un récit 
mais peut le devenir. Il précise que le mythe possède la « liberté » de 
s’exprimer sous une forme narrative, ou d’utiliser une autre forme 
d’expression. C’est précisément cette possibilité qui nous intéresse en 
premier lieu : 

« Comme l’esprit, le mythe souffle ou s’exprime quand il veut, comme il veut et où 
il veut. L’homme n’a qu’une attitude raisonnable à adopter face à cette liberté et à 
cette gratuité : être à l’écoute, recevoir, c'est-à-dire accueillir par son imagination. 
Et cette attitude implique l’acceptation de la non-nécessité du lien entre le mythe 
et une forme exclusive déterminée qui le ferait forcément identifier à elle. »9 

Quelles autres formes peut donc prendre le mythe ? Si l’on considère 
son caractère transcendantal, qu’implique son lien avec l’archétype, une 
forme exclusive d’expression ne peut suffire. C’est la thèse que développe 
Marcel Detienne dans L’Invention de la mythologie10, sans préciser 
cependant quelles autres formes il pourrait prendre. Le philosophe 
Lambros Couloubaritsis11 propose d’étendre le sens du terme « mythe » : le 

 
7  Nous savons que cette notion d’archétype est particulièrement controversée dans le monde 

universitaire, mais nous l’emploierons dans une acception qui s’efforce de rester dans un cadre 

strictement scientifique. 

8  Corbin, 1958. 

9  Mayele-Ilo, 2000, p. 42. 

10  Detienne, 1981. 

11  Couloubaritsis, 1992, p. 267-269. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


6  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

mythe exprime le rapport essentiel de l’homme archaïque au monde, en 
fonction de trois éléments : l’ensemble des formes narratives de type 
mythologique (légendes, contes, hymnes, proverbes..), la localisation 
topologique (localisations géographiques, cosmiques, souterraines) et 
l’énumération généalogique (c'est-à-dire une sorte de catalogue des 
descendants successifs et un partage sous forme d’héritage, du pouvoir ou 
des biens). Nous remarquons que ces trois modalités conviennent 
particulièrement bien au monde mélanésien12, même s’il s’agit encore et 
toujours d’un type de discours narratif. Mais déjà, il s’adapte mieux aux 
récits de tradition orale et permet davantage d’accéder au transcendantal. 

Progressivement, nous parvenons à la définition du mythe apportée au 
fil du temps par les ethnologues, les historiens de religions, et les 
anthropologues, qui ont insisté sur trois caractéristiques de la notion du 
mythe, soulignés depuis 1963 par Mircea Eliade13: sa forme (un récit), son 
fondement (une croyance religieuse), son rôle (expliquer l’état du monde). 
L’anthropologue Pierre Smith a également eu l’intuition que le caractère 
narratif n’était pas indispensable à la fonction du mythe. Mais il reste dans 
l’idée que le mythe est d’abord récit avant d’être une pensée, et que dans 
toutes les sociétés, le mythe ne peut s’exprimer que par le récit. Ainsi selon 
lui, les sociétés sans écriture n’ont pratiquement pas de mythes, bien qu’on 
puisse y trouver « des bribes de commentaires d’un ensemble très riche de 

 
12  Nous pensons ici à un mythe kanak très connu, « Le Maître de Koné », qui illustre parfaitement la 

définition du mythe selon Couloubaritsis. Le maître de Koné, haut personnage du Nord de la Grande Terre, 

part à la chasse (forme narrative). Il piège par mégarde le dieu lézard, Goah, qui en conçoit une grande 

humiliation. Pour punir le Maître de Koné, le dieu s’installe sur ses épaules et ne le quitte plus. L’homme 

rentre chez lui au milieu des cris de désespoir de sa femme qui comprend que le malheur va s’abattre sur 

sa maison. Le dieu mange et fait ses besoins sans quitter les épaules du Maître de Koné. Profitant d’un 

moment d’assoupissement du dieu, l’homme s’enfuit. Commence une longue course-poursuite entre 

Goah et le Maître de Koné qui parcourent par étapes toute la Nouvelle Calédonie (localisation 

topologique) : Voh, Oubatche, Hienghène, Touho, Amoa, Tchamba, Houaïlou, Kouaoua, Canala, Thio, La 

Foa, Boulouparis, Moindou. À chaque lieu, le Maître de Koné demande la protection du chef. Ce dernier 

la lui accorde, sans mesurer qu’il va s’attirer la colère du dieu. Ce dernier finit par arriver dans un tonnerre 

de tempête. Impressionné, le chef du lieu prend peur et chasse le Maître de Koné. Ce dernier finit sa 

course près de Bourail à Poussangué. Là, le Maître de Poussangué intercède en sa faveur auprès du dieu, 

et lui démontre que l’offense a été causée par inadvertance, ce qui apaise la colère de Goah. Le Maître de 

Koné et le Maître de Poussangué scellent leur alliance par un échange de monnaies en poils de roussettes 

tressés de coquillages (énumération généalogique, les deux clans deviennent liés et partagent des biens 

et du pouvoir). Voir Leenhardt, 1932, p. 34 à 65. 

13  Eliade, 1963. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


MYTHE ET ORALITE  7 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

rites et d’objets symboliques »14qui jouent le rôle de mythologies. Jean-
Pierre Mayele-Ilo dénonce chez Smith « l’obsession de la narrativité » et 
souligne : « Pourquoi ces bribes de commentaires, de rites et d’objets 
symboliques, voire autres choses ne constitueraient-ils pas, à leur façon, de 
véritables mythologies ? »15 On peut donc dire que le mythe « dépasse » le 
récit, en exprimant tout ce qui relève de l’expression d’une pensée. Le récit 
est dans le mythe, mais le mythe ne se limite pas au récit. L’anthropologue 
Luc de Heusch laisse entendre dans « Art et mythologie en Afrique »16 que 
les masques africains sont aussi des mythologies parce qu’ils renvoient à 
des entités invisibles, donc à l’aspect transcendantal du mythe. Considérer 
le masque comme une expression du mythe nous intéresse grandement car 
c’est un élément fondamental de la culture mélanésienne, en tant 
qu’expression du mythe et en tant qu’expression du double. Il permet de 
sortir de l’acception strictement narrative du mythe et justifie le 
rapprochement entre « mythes et objets » dans le titre de notre thèse. 

Pour reprendre la définition de Gilbert Durand, le mythe est « un 
système dynamique de symboles, d’archétypes et de schèmes, système 
dynamique qui, sous l’impulsion d’un schème, tend à se composer en 
récit »17. Nous nous attacherons à deux aspects de cette définition : tout 
d’abord le mythe est dynamique, il s’agit d’un processus, un « type de 
démarche essentielle de la pensée archaïque », comme le précise 
Couloubaritsis18, et d’autre part, s’il « tend à se composer en récit », le 
mythe admet d’autres formes d’expression, comme les objets ou les rites. 
Ces derniers, nous semble-t-il, amènent à penser de manière plus directe le 
récit, le mythe comme une relation, une « articulation »19 entre le visible et 
l’invisible et de manière générale entre des éléments apparemment 
contradictoires. Dans la Grèce antique elle-même, une autre Grèce non 
moins importante, celle de l’oralité et surtout des arts plastiques, le mythe 

 
14  Smith, 1978, p. 256. 

15  Mayele-Ilo, 2000, p. 71. 

16  Texte d’une conférence présentée le 24 novembre 1988 à la 5° Session de l’École Pratique des Hautes 

Études à Paris, à l’initiative de la Fondation Dapper. 

17  Durand, 2016, p. 64. 

18  Couloubaritsis, 1991, p. 22. 

19  Mayele-Ilo, 2000, p. 79. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


8  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

s’est exprimé autrement qu’à travers des récits écrits, par la peinture et la 
sculpture. Par conséquent, ce que les Grecs ont appelé muthos, est un 
concept universel, que toutes les cultures ont pu exprimer dans leur langue 
et à travers des modes d’expression dépassant le langage. On peut donc en 
conclure que, en ce qui concerne la définition du mythe, nous nous plaçons 
aussi du côté des « transcendantalistes »20 et non pas seulement des 
« narrativistes ». Nous admettons le fait que le mythe est une structure, 
une pensée, un vécu, une expérience dont la narration mythologique est 
une forme possible d’expression, mais non exclusive. Il faut remettre en 
question le cadre conceptuel du mythe que l’Occident a hérité d’une 
certaine Grèce : 

« À nos yeux le mythe est plus que cela, car il constitue une démarche de la pensée 
même comme structure a priori, préalable au logos même. »21 

C’est pour cette raison que nous proposerons, dans les mythologies 
gréco-romaines et mélanésiennes, le mythe sous différentes modalités : 
non seulement narratives, écrites et orales, mais aussi sous d’autres 
formes : les rites, les objets, la musique et les représentations de la 
gémellité22 (ainsi que les figures du double). Maurice Leenhardt disait 
qu’entre les mythes classiques et les mythes mélanésiens, il ne voyait 
qu’une seule différence : celle de la forme.23 

À travers cette tentative de définition du mythe, nous prenons 
conscience de l’importance de l’oralité, non seulement en tant que forme 
de récit, mais également en tant qu’acte. La littérature orale a bien souvent 
été négligée, voire méprisée. Elle est certes difficile à recueillir ou à 
comprendre car elle est souvent coupée de sa situation d’énonciation. Elle 
ne nous est parvenue que lorsqu’elle s’est retrouvée figée par écrit, et donc 
qu’elle a perdu sa nature originelle. Mais elle est indispensable pour 
comprendre la pensée mythique profonde des peuples qui la pratiquaient. 
La civilisation mélanésienne est de tradition orale, nous l’avons déjà 
évoquée et nous en reparlerons plus tard. Mais l’Antiquité gréco-romaine a 
également été marquée par une longue période où les écrits n’existaient 

 
20  Mayele-Ilo, 2000, p. 126. 

21  Mayele-Ilo, 2000, p. 127. 

22  «La gémellité (afro-archaïque) fonctionne comme un mythe » ; cf. Mayele-Ilo, 2000, p. 583. 

23  Leenhardt, 1947, p. 303. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


MYTHE ET ORALITE  9 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

pas. C’est pourquoi il nous paraît intéressant et pertinent de rapprocher 
littératures orales mélanésienne et gréco-romaines. En effet, le passage de 
l’oral à l’écrit dans l’Antiquité ne s’est pas fait dès les origines et de manière 
définitive comme on aurait tendance à le croire. Françoise Létoublon, dans 
un article intitulé : « Antiquité : entre culture orale et culture écrite, des 
frontières mouvantes »24, rappelle que le passage d’une société fondée sur 
l’oralité (utilisant la parole et l’oreille) à une société de l’écriture (utilisant 
une appréhension visuelle du monde) entraîne la modification de la façon 
de penser de cette société. Certes, il s’agit aussi pour les élites lettrées 
d’asseoir leur domination sur le peuple illettré, mais pas seulement. Il y a 
bien là une transformation en profondeur qui ne s’opère pas du jour au 
lendemain et qui implique une cohabitation des deux formes de pensée. De 
manière générale, l’anthropologie a tendance à considérer qu’oralité et 
écriture s’opposent, comme deux stades successifs de l’évolution de 
l’humanité. Il n’en est rien. 

« On admet en général qu’une culture ne retourne pas à l’oralité une fois qu’elle a 
acquis l’écriture. Pourtant, la Grèce ancienne fournit un contre-exemple avec la 
perte de l’écriture mycénienne : l’écriture syllabique appelée linéaire B (1600-1100 
av. J.-C. environ) a disparu durant l’époque appelée géométrique (1100-800 av. J.-
C), période sans écriture, jusqu’aux premiers témoignages d’une écriture grecque 
alphabétique, vers 740 av. J.-C., avec l’inscription du Dipylon et celle de la « Coupe 
de Nestor ». Dans la culture écrite, de nombreux textes témoignent d’ailleurs d’une 
sorte de nostalgie à l’égard de l’oralité, comme le mythe de l’Âge d’or. Depuis la 
seconde moitié du vingtième siècle, des spécialistes tels que Ruth Finnegan ont 
montré que dans la plupart des cas, il y a plusieurs étapes intermédiaires entre 
oralité et culture écrite. »25 

Dans tous les cas, la littérature orale est liée aux plus anciens genres, 
comme les mythes et l’épopée pour l’Antiquité gréco-romaine26. Dans les 
sociétés orales modernes (ou qui ont perdu récemment leur tradition orale 
à cause du passage « forcé » à l’écriture27 en raison de la colonisation et de 

 
24  Létoublon, 2019. 

25  Létoublon, 2019. 

26  On comprend ainsi pourquoi les mythes figés par l’écrit ont souvent plusieurs versions : chacune 

renvoie à une tradition orale différente et variable selon l’endroit ou l’époque. 

27  « Les cultures de tradition orale se voient prises dans l’alternative de se rendre à l’écriture ou de 

mourir. » (Dupont, 1994, p. 289). — « À long terme, l’écriture ne peut pas ne point l’emporter, notre 

propre expérience le prouve, car elle se tient aux côtés du pouvoir : non celui, vital et cosmique, libérateur, 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


10  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

l’évangélisation, comme les peuples océaniens), l’importance des mythes 
perdure et bien souvent permet d’expliquer les fondements mêmes de 
cette culture orale. Françoise Létoublon précise qu’il ne faut pas réduire le 
passage de l’oral à l’écrit à une opposition entre intellectuels et gens du 
peuple illettrés. Il s’agit véritablement d’une modification de la façon de 
penser, un passage d’un système mythique holiste vers un système plus 
rationnel, dualiste, que nous approfondirons plus tard, et qui a suscité des 
résistances y compris chez les intellectuels et les artistes qui ont participé à 
la littérature écrite. Françoise Létoublon cite trois exemples. Ce qu’elle 
appelle « le paradoxe d’Antigone » oppose dans la pièce de Sophocle les 
lois religieuses non écrites, plus anciennes et plus sacrées, aux lois écrites 
de la cité gouvernée par Créon28. Ensuite, elle présente « le paradoxe de 
Pindare » : 

« Le poète proclame dans ses Épinicies [Odes pour des athlètes vainqueurs dans 
les Jeux tenus dans les quatre grands sanctuaires panhelléniques de Delphes, 
Corinthe, Némée et Olympie] que la poésie durera davantage que les statues et 
monuments des sculpteurs et des architectes, et que ses propres poèmes sont 
ainsi supérieurs aux exploits (athla) de l’athlète qu’il célèbre. Le poète et les 
poèmes entrent symboliquement en compétition avec les athlètes. De fait une 
grande quantité de ces poèmes ont été préservés jusqu’à nous – grâce à l’écriture 
bien sûr–, alors que nous ignorons la plupart des noms des athlètes de ce temps 
sauf s’ils sont connus par les poèmes de Pindare ou de Simonide, et la plupart des 
statues commémoratives sont perdues, fussent-elles de marbre ou de bronze. »29 

Enfin, plus connu, « le paradoxe de Socrate » explicite la méfiance du 
philosophe pour l’écrit, qui, quoique vivant dans un monde de l’écrit, 
pratiquait avec ses élèves exclusivement un enseignement oral par le 
dialogue. Cette méfiance venait de l’impossibilité à faire parler un dialogue 
écrit, à lui faire dire autre chose que ce qui est figé. Pourtant les dialogues 
socratiques nous sont parvenus grâce à la trahison de deux élèves de 

 
de la parole vive, mais celui, socialisé, codifié et dominateur, d’une norme imposée, d’une Loi. » (Ibid., p. 

289). 

28  Voici comment Antigone s’adresse à Créon : « Oui, car ce n’est pas Zeus qui l’avait proclamée ! Ce n’est 

pas la Justice, assise aux côtés des dieux infernaux ; non, ce ne sont pas là les lois qu’ils ont à jamais fixées 

aux hommes, et je ne pensais pas que tes défenses à toi fussent assez puissantes pour permettre à un 

mortel de passer outre à d’autres lois, aux lois non écrites, inébranlables, des dieux ! Elles ne datent, 

celles-là, ni d’aujourd’hui ni d’hier, et nul ne sait le jour où elles ont paru. Ces lois-là, pouvais-je donc, par 

crainte de qui que ce fût, m’exposer à leur vengeance chez les dieux ? » (Sophocle, Antigone, 2ème épisode, 

trad. R. Pignarre, Garnier Flammarion). 

29  Létoublon, 2019. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


MYTHE ET ORALITE  11 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

Socrate, Platon et Xénophon, qui marquent ainsi le passage définitif d’une 
culture orale à une culture écrite. 

« Antigone, Pindare et Socrate vivaient dans un monde qui appartenait déjà à 
l’écrit, mais prirent fortement parti pour défendre le discours oral comme un trait 
fondamental de l’humanité, et le plus apte à maintenir la tradition héritée des 
anciens. »30 

Le passage chez les Grecs de l’oral à l’écrit n’est donc pas le signe de la 
« défaillance » de l’oral, ce dernier permettant à la société une grande 
richesse religieuse, mythique et politique. M. Detienne va jusqu’à parler de 
« l’imposture d’un “miracle” de l’écriture au pays d’Homère et de Platon » : 

« Il serait naïf de croire que l’écriture alphabétique est venue relayer une tradition 
orale soudainement défaillante. »31 

Si les raisons du passage de l’oral à l’écrit sont multiples, elles 
témoignent d’une réelle complexité de ces « Grecs à deux têtes » qui 
utilisent l’écriture pour sauver des témoignages d’un monde appelé à 
progressivement disparaître (même si la littérature orale est encore 
importante à Rome, et ce jusqu’à environ 450 avant J.-C.). 

Florence Dupont, dans L’Invention de la littérature, de l’ivresse grecque 
au livre latin32, développe une idée voisine de celle de Detienne33 : Grecs et 
Romains ont toujours utilisé simultanément oral et écrit34. Elle souligne ce 
qu’elle appelle « l’étrangeté des Anciens »35 et insiste sur le fait qu’ils ne 
« fonctionnaient » pas du tout comme nous, alors que beaucoup ont 
tendance au contraire à chercher à tout prix la « modernité » des Anciens 
c'est-à-dire leur ressemblance avec nous. Ce point est très important car il 
légitime le rapprochement avec les Mélanésiens, eux aussi très « étranges » 
par rapport à notre pensée moderne. 

 
30  Létoublon, 2019. 

31  Detienne, 1981, p. 66. 

32  Dupont, 1994. 

33  Elle est elle-même membre du Centre Louis Gernet comme Marcel Detienne. 

34  « Les Grecs et les Romains ont toujours, et comme nous-mêmes bien que de façons différentes, utilisé 

l’oral et l’écrit simultanément, même si ce fut dans des proportions et avec des utilisations différentes 

selon les époques. » (Dupont, 1994, p. 11). 

35  Dupont, 1994, p. 7. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


12  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

« Nous aurions peine à nous reconnaître dans ces hommes dont le quotidien est 
tissé par la ritualité, dont la religion n’est pas une foi mais l’accumulation d’animaux 
sacrifiés, la manipulation d’entrailles saignantes par lesquelles ils communiquent 
avec les dieux, [….] Que comprendrions-nous de ces gens sans intériorité dont 
l’identité pour chacun passe par le regard des autres, le seul miroir qui leur soit offert 
pour prendre conscience de soi, nous qui faisons de l’introspection une pratique 
quasi naturelle ? Que comprendrions-nous à cette cité romaine où l’identité d’un 
homme n’est faite que de relations interpersonnelles, y compris son identité 
civique 36? Rome n’était pas un État de droit au sens où nous l’entendons, l’individu 
ne s’y définit pas seul face à la loi. »37 

F. Dupont reprend l’idée de M. Detienne selon laquelle l’écriture 
n’aurait pas, comme on l’a longtemps pensé, arraché Grecs et Romains à 
l’irrationnel, aux mythes et à la barbarie38. Là encore, on projette une vision 
« moderne » sur une époque qui ne pense résolument pas comme nous, on 
plaque une conception utilitaire de l’écriture où il faudrait une conception 
symbolique. Dupont prend trois exemples : une ode d’Anacréon, un poème 
de Catulle et L’Âne d’Or d’Apulée. Pour elle, ces trois retranscriptions 
écrites d’énoncés oraux sont en tous points « littérairement parlant, 
illisibles »39 , car ils sont coupés de leur contexte énonciatif. Il est 
totalement abusif de les soumettre à notre lecture moderne littéraire 
comme un poème de Ronsard ou un roman de Stendhal. Ces textes 
semblent bien plutôt « un intermédiaire entre deux oralités ». 

« En fait, ce que l’on nous a présenté comme une culture millénaire, ayant débuté 
avec la Grèce et Rome, la culture littéraire, date à peine de deux siècles et n’est 
qu’une invention du XIXème siècle, car c’est lui qui a généralisé cette religion du 
texte et installé définitivement la notion d’auteur qui avait émergé au XVIème 
siècle. »40 

Voilà qui légitime un rapprochement avec les mythes oraux 
mélanésiens, eux aussi souvent « illisibles » lorsque nous lisons leur 

 
36  C’est nous qui soulignons. 

37  Ibidem, p. 8. 

38  Il est intéressant de remarquer que cette perspective est peut-être vraie, mais inversée dans le temps, 

lorsque, au moment des invasions barbares, après le Vème s, les minutieux recopiages des moines 

chrétiens ont sauvé la littérature gréco-latine du naufrage. 

39  Ibidem, p. 18. 

40  Dupont, 1994, p. 24. Mais Horace écrivait déjà, en tant qu’auteur : Non omnis moriar — « Je ne mourrai 

pas tout entier ». 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


MYTHE ET ORALITE  13 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

retranscription écrite coupée de leur situation d’énonciation rituelle ou 
sacrée. Dupont distingue ensuite ce qu’elle appelle la « culture chaude »41, 
celle des chants, des danses, de l’ivresse et des banquets, la littérature 
orale, de la « culture froide », celle des bibliothèques, les livres-
monuments, impliquant une lecture publique ou solitaire, la littérature 
écrite, auxiliaire des institutions et du pouvoir. Cette distinction semble 
recouper la dichotomie entre holisme et dualisme, entre pensée mythique, 
celle du geste et de la parole rituelle littérairement illisible car coupée de 
son énoncé, et pensée rationnelle, destinée à écrire, apprendre et figer le 
savoir. Cette « culture chaude » semble présenter beaucoup de points 
communs avec le mythe oral vivant mélanésien, qui repose sur un flux 
d’énergie vive présent dans le temps de la cérémonie collective. 

(À suivre) 

 

Bibliographie 

- CORBIN Henry, 1958, L’Imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn’Arabî, 
Paris, Flammarion. 

- COULOUBARITSIS Lambros, 1991, « Le statut transcendantal du mythe », in G. 
Florival (éd.), Figures de la rationalité. Études d’anthropologie 
philosophique, IV, Bibliothèque philosophique de Louvain-la-Neuve, Paris, 
Vrin. 

- COULOUBARITSIS Lambros, 1992, « Le miracle grec », Actes du IIème Colloque 
sur la pensée antique, Publication de la Faculté des Lettres, Arts et Sciences 
humaines de Nice, n°6, Université de Nice-Sophia Antipolis. 

- DETIENNE Marcel, 1981, L’Invention de la mythologie, Paris, Gallimard. 

- DUPONT Florence, 1994, L’Invention de la littérature, de l’ivresse grecque 
au livre latin, Paris, Éditions la Découverte. 

- DURAND Gilbert, 2016, Structures anthropologiques de l’Imaginaire, Paris, 
Bordas (12°édition). 

- ELIADE Mircea, 1963, Aspects du mythe, Paris, Gallimard, « Idées ». 

 
41  Ibidem, p. 21. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html


14  JULIETTE THOMAS-LASNEL 

 

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026] 

 

- LEENHARDT Maurice, 1932, Documents néo-calédoniens, Paris, Muséum 
d’Histoire Naturelle. 

- LEENHARDT Maurice, 1947, Do Kamo. La personne et le mythe dans le monde 
mélanésien, Paris, Gallimard. 

- LETOUBLON Françoise, 2019, « Antiquité : entre culture orale et culture 
écrite, des frontières mouvantes », en ligne, Hal-02397177. 

- MAYEL-ILO Jean-Pierre, 2000, Statut mythique et scientifique de la 
gémellité. Essai sur la dualité, Bruxelles, Éditions Ousia. 

- SMITH Pierre, 1978, « La nature des mythes, in MORIN et PIATTELLI-PALMARINI 
(dir.), Pour l’unité de l’homme. 3. Pour une anthropologie fondamentale, 
Paris, Le Seuil. 

- WATHELET Paul, 1981, « Du mythe à la mythologie », in H. LIMET et J.RIES 
(éds), Le mythe, son langage et son message, Actes du Colloque de Liège et 
Louvain-la-Neuve, Louvain-la-Neuve, Centre d’Histoire des Religions. 

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

