Aspects du mythe
dans I’Antiquité gréco-romaine
Etude comparée avec la culture des peuples premiers

Premiere partie

La pensée holiste aux origines du monde gréco-romain
Vers une redéfinition du mythe

\ Juliette Thomas-Lasnel

Louvain-la-Neuve, le 26 janvier 2026

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

2 JULIETTE THOMAS-LASNEL

La pensée holiste aux origines du monde gréco-romain

Vers une redéfinition du mythe?

Juliette Thomas-Lasnel
Agrégée de Lettres modernes — Docteure de I’Université de Louvain-la-Neuve

<juliettedenoumea@yahoo.fr>

Mythe et oralité : prémisses méthodologiques

Comment définir un mythe ? Etymologiquement, le mot « mythe »
vient du grec muthos, « suite de paroles qui ont un sens, discours, fiction,
récit, fable ». C’'est donc I’Antiquité qui donne son nom au mythe. Dans le
cadre de ma these sur les Figures et fonctions du double dans les
imaginaires mélanésien et gréco-romain : mythes et objets, je me suis
d’abord demandée si la définition « classique » de ce mot « mythe », créée
en quelque sorte « sur mesure » pour les mythes grecs, va pouvoir
s’appliquer précisément aux mythes des peuples premiers, et des
Mélanésiens en particulier. Car ce qui ressort systématiquement dans les
nombreuses définitions du mythe, c’est que c’est un récit. Dans le Trésor de
la Langue Frangaise, le mythe est défini comme « un récit relatant des faits
imaginaires, non consignés par l'histoire, transmis par la tradition et
mettant en scene des étres représentant symboliquement des forces
physiques, des généralités d’ordre philosophique, métaphysique ou
social ». Pour résumer, un mythe, dans son acception ordinaire est un récit
fictif (on retrouve le terme de Fontenelle érigé en synonyme : « fable »).
Définir le mythe comme un récit est un héritage direct de I’Antiquité
grecque. Chez Platon comme chez Aristote, le mythe est un discours. Platon
utilise le mythe comme une forme, imparfaite selon lui car trop ancrée dans

1 Cet article est le premier d’une série de quatre consacrés a I'étude comparée entre les modes de
pensée de I'antiquité gréco-romaine et des cultures premiéres, en particulier dans le monde mélanésien.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html
mailto:juliettedenoumea@yahoo.fr

MYTHE ET ORALITE 3

le monde sensible et ses affects, qui permet a ’lhomme, sous la forme d’un
récit, d’envisager le monde des Idées. Aristote, dans sa Poétique, considére
le mythe comme I'art poétique d’élaborer des fables, c'est-a-dire un type
de langage qui imite les actions humaines, une maniere de faire la tragédie.
Nous ne pouvons pas non plus nous en tenir a sa définition du mythe, qui
ne peut s’appliqguer a I'ensemble des sociétés archaiques, pour deux
raisons.

Tout d’abord, dans les civilisations premieres, il n’existe pas de mythes
sous forme de récits écrits, comme chez les Grecs dont les premiers mythes
écrits se trouvent chez Hésiode, dans sa Théogonie et dans Les Travaux et
les jours, au Vllleme siecle avant Jésus-Christ. C'est ce qui a amené certains
chercheurs a en conclure que les peuples premiers n’avaient pas de mythes.
Cette conclusion est évidemment fausse. Les mythes existaient, entre
autres, sous une forme orale, et se transmettaient de génération en
génération. En outre, chez les peuples premiers, le mythe n’est pas
I'imitation des actions humaines, c’est au contraire lui qui pose la norme,
I'idéal, comme un événement hors du temps. Pour linstant, une
inadéquation apparait donc entre le sens de « mythe » dans son étymologie
méme et la forme qu’il pourrait prendre dans les civilisations premieres. En
effet, a la fin du XIXéme siecle, le mot « mythe » était réservé exclusivement
a la Grece antique.

Dans ses Mythologiques, Lévi-Strauss souligne que, si les Grecs avaient
des mythes, pour la tradition de la recherche antérieure, les autres peuples
n’avaient que des « pensées mythiques ». Avant lui, les philosophes Emile
Bréhier et Maurice Blondel ont contribué a « déracialiser » ce concept et a
I"'universaliser. Le mythe se situe selon eux, au fond méme de toute pensée
humaine. Ce qui implique d’admettre également que les peuples premiers
puissent manifester leurs mythes sous des formes nommées par des termes
équivalents, issues de leurs langues respectives. Il faut donc repenser la
définition du mythe en envisageant que ses modalités narratives (orales ou
écrites) n’en sont qu’une option et non une forme exclusive. Et ceci va a
I’encontre de la définition courante et traditionnelle du mythe en tant que
récit ou histoire racontée. Il va de soi que nous prenons ici la notion de
mythe trés au sérieux et que nous ne l'envisageons pas de maniere
dévalorisante, comme une chimére ou une fantasmagorie. Nous parlons ici
du mythe en tant que systeme.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

4 JULIETTE THOMAS-LASNEL

Certes, le mot « mythe » vient du grec ancien. A partir de 13, la tradition
semble s’étre appropriée une définition exclusive du mythe en tant que
narration, et en a fait un modele exemplaire, I'essence du mythe. Jean-
Pierre Mayele-llo avance une hypothese pour les mythologies africaines,
qui trouve des échos dans la mythologie mélanésienne. Il réclame « une
conception plus radicale et plus globale du mythe, c'est-a-dire une
démarche de la pensée, ou simplement pensée, et dont les mythologies
grecques ou autres, sous quelques formes qu’elles se présentent, ne sont
que des mises en forme. »? |l précise qu’une narration, ou un récit, restent
une définition correcte de la mythologie3, c'est-a-dire un « mythe en
surface », mais n’épuisent pas le « mythe profond» qui, lui, est
transcendantal. On est bien slr obligé de passer par |'analyse des
mythologies pour dégager la structure du mythe. Mais cette structure se
révele d’abord dans sa dynamique plutét que dans son statisme. Maurice
Leenhardt revendiquera le méme sens du mythe pour les peuples
mélanésiens. Il dénonce la définition donnée par I'historien et philosophe
des religions hollandais Van der Leeuw en 1935: « une parole qui
circonscrit un événement [...] Van der Leeuw, comme ses prédécesseurs,
s’en tient a la coutume, ou une parole indique seulement un discours ou un
récit. Il ne lui paraft pas que le mythe puisse étre autre chose. »*. Pour
Leenhardt, c’est ignorer que le kanak possede un vocable pour transcrire
« parole », le « no », qui signifie en méme temps acte et parole : « acte et
parole se confondent en un seul dans la pensée canaque. lls constituent
ensemble la parole. Et I'élément essentiel est I'acte. » Si le mythe est
parole, il est « manifestation de I'étre », et non pas seulement récit®.

Le « mythe profond » serait donc un processus a travers lequel
I'intelligence humaine le saisit. Ainsi il échappe a la question de la vérité
(est-il vrai ou faux ?), car il n’a d’autre référence que lui-méme. En ceci, il

2 Mayele-llo, 2000, p. 33.

3 Jean-Pierre Mayele-llo précise (op. cit. p. 36), en fondant sa réflexion sur les travaux de Paul Wathelet,
gue la mythologie se définit comme le mythe vidé de sa référence au divin et a son mystére, c'est-a-dire
que la mythologie est le « cadavre du mythe » (Wathelet, 1983, p. 209-219).

4 Leenhardt, 1947, p. 301.
5> Leenhardt, 1947, p. 316

6 On en trouverait une survivance spiritualiste dans I'Evangile de Jean : « Au commencement était le
Verbe, et le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était Dieu » (Jn, 1, 1).

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

MYTHE ET ORALITE 5

n’est ni moral ni immoral, il est amoral, par-dela le bien et le mal, comme
le soulignait Nietzsche. Pour Gilbert Durand, le mythe est une donnée
dynamique qui appartient a I'univers des archétypes’, terme qu’il emprunte
a C.G Jung. L’archétype renvoie étymologiquement a deux notions : arché,
I'origine, et typos, I'empreinte, la forme, la figure, le modele. L’archétype,
c’est la figure référentielle. S’il est universel, il n'est pas pour autant
forcément facile a appréhender car nous pouvons seulement observer ses
effets, ses manifestations actives, comme le mythe ou le symbole. Henry
Corbing, lui, ne parle pas d’archétype, mais de « monde imaginal ». Quant a
Jung, pour lui, le mythe est une image archétypale, organisée en récit. Nous
pouvons d’ores et déja remarquer que la restriction apportée
(« organisée en récit ») appauvrit le mythe et le restreint. Durand accorde
cependant au mythe un statut plus élargi : pour lui le mythe « tend a se
composer en récit », ce qui sous-entend qu’il n’est pas forcément un récit
mais peut le devenir. Il précise que le mythe possede la « liberté » de
s’exprimer sous une forme narrative, ou d’utiliser une autre forme
d’expression. C’'est précisément cette possibilité qui nous intéresse en
premier lieu :

« Comme l'esprit, le mythe souffle ou s’exprime quand il veut, comme il veut et ou
il veut. 'homme n’a qu’une attitude raisonnable a adopter face a cette liberté et a
cette gratuité : étre a I’écoute, recevoir, c'est-a-dire accueillir par son imagination.
Et cette attitude implique 'acceptation de la non-nécessité du lien entre le mythe
et une forme exclusive déterminée qui le ferait forcément identifier a elle. »°

Quelles autres formes peut donc prendre le mythe ? Si I'on considere
son caractere transcendantal, gu’implique son lien avec I'archétype, une
forme exclusive d’expression ne peut suffire. C'est la these que développe
Marcel Detienne dans L’Invention de la mythologie'®, sans préciser
cependant quelles autres formes il pourrait prendre. Le philosophe
Lambros Couloubaritsis!! propose d’étendre le sens du terme « mythe » :le

7 Nous savons que cette notion d’archétype est particulierement controversée dans le monde
universitaire, mais nous |'emploierons dans une acception qui s’efforce de rester dans un cadre
strictement scientifique.

8 Corbin, 1958.
°  Mayele-llo, 2000, p. 42.
10 Detienne, 1981.

11 Couloubaritsis, 1992, p. 267-269.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

6 JULIETTE THOMAS-LASNEL

mythe exprime le rapport essentiel de ’homme archaique au monde, en
fonction de trois éléments : I'ensemble des formes narratives de type
mythologique (légendes, contes, hymnes, proverbes..), la localisation
topologique (localisations géographiques, cosmiques, souterraines) et
I’énumération généalogique (c'est-a-dire une sorte de catalogue des
descendants successifs et un partage sous forme d’héritage, du pouvoir ou
des biens). Nous remarquons que ces trois modalités conviennent
particuliérement bien au monde mélanésien!?, méme ¢'il s’agit encore et
toujours d’un type de discours narratif. Mais déja, il s"adapte mieux aux
récits de tradition orale et permet davantage d’accéder au transcendantal.

Progressivement, nous parvenons a la définition du mythe apportée au
fil du temps par les ethnologues, les historiens de religions, et les
anthropologues, qui ont insisté sur trois caractéristiques de la notion du
mythe, soulignés depuis 1963 par Mircea Eliade®®: sa forme (un récit), son
fondement (une croyance religieuse), son role (expliquer I'état du monde).
L’anthropologue Pierre Smith a également eu l'intuition que le caractere
narratif n’était pas indispensable a la fonction du mythe. Mais il reste dans
I'idée que le mythe est d’abord récit avant d’étre une pensée, et que dans
toutes les sociétés, le mythe ne peut s’exprimer que par le récit. Ainsi selon
lui, les sociétés sans écriture n’ont pratiguement pas de mythes, bien qu’on
puisse y trouver « des bribes de commentaires d’'un ensemble trés riche de

12 Nous pensons ici a un mythe kanak trés connu, « Le Maitre de Koné », qui illustre parfaitement la
définition du mythe selon Couloubaritsis. Le maitre de Koné, haut personnage du Nord de la Grande Terre,
part a la chasse (forme narrative). |l piege par mégarde le dieu lézard, Goah, qui en congoit une grande
humiliation. Pour punir le Maitre de Koné, le dieu s’installe sur ses épaules et ne le quitte plus. ’'homme
rentre chez lui au milieu des cris de désespoir de sa femme qui comprend que le malheur va s’abattre sur
sa maison. Le dieu mange et fait ses besoins sans quitter les épaules du Maitre de Koné. Profitant d’un
moment d’assoupissement du dieu, I'homme s’enfuit. Commence une longue course-poursuite entre
Goah et le Maitre de Koné qui parcourent par étapes toute la Nouvelle Calédonie (localisation
topologique) : Voh, Oubatche, Hienghéne, Touho, Amoa, Tchamba, Houailou, Kouaoua, Canala, Thio, La
Foa, Boulouparis, Moindou. A chaque lieu, le Maitre de Koné demande la protection du chef. Ce dernier
la lui accorde, sans mesurer qu’il va s’attirer la colére du dieu. Ce dernier finit par arriver dans un tonnerre
de tempéte. Impressionné, le chef du lieu prend peur et chasse le Maitre de Koné. Ce dernier finit sa
course prés de Bourail a Poussangué. La, le Maitre de Poussangué intercede en sa faveur aupres du dieu,
et lui démontre que 'offense a été causée par inadvertance, ce qui apaise la colére de Goah. Le Maitre de
Koné et le Maitre de Poussangué scellent leur alliance par un échange de monnaies en poils de roussettes
tressés de coquillages (énumération généalogique, les deux clans deviennent liés et partagent des biens
et du pouvoir). Voir Leenhardt, 1932, p. 34 a 65.

13 Eliade, 1963.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

MYTHE ET ORALITE 7

rites et d’objets symboliques »'*qui jouent le réle de mythologies. Jean-
Pierre Mayele-llo dénonce chez Smith « I'obsession de la narrativité » et
souligne : « Pourquoi ces bribes de commentaires, de rites et d’objets
symboliques, voire autres choses ne constitueraient-ils pas, a leur facon, de
véritables mythologies ? »'> On peut donc dire que le mythe « dépasse » le
récit, en exprimant tout ce qui reléve de I'expression d’une pensée. Le récit
est dans le mythe, mais le mythe ne se limite pas au récit. L'anthropologue
Luc de Heusch laisse entendre dans « Art et mythologie en Afrique »*® que
les masques africains sont aussi des mythologies parce qu’ils renvoient a
des entités invisibles, donc a I'aspect transcendantal du mythe. Considérer
le masque comme une expression du mythe nous intéresse grandement car
c’est un élément fondamental de la culture mélanésienne, en tant
gu’expression du mythe et en tant qu’expression du double. Il permet de
sortir de |'acception strictement narrative du mythe et justifie le
rapprochement entre « mythes et objets » dans le titre de notre these.

Pour reprendre la définition de Gilbert Durand, le mythe est « un
systeme dynamique de symboles, d’archétypes et de schemes, systeme
dynamique qui, sous l'impulsion d’un scheme, tend a se composer en
récit »*”. Nous nous attacherons a deux aspects de cette définition : tout
d’abord le mythe est dynamique, il s’agit d’'un processus, un « type de
démarche essentielle de la pensée archaique », comme le précise
Couloubaritsis®®, et d’autre part, s’il « tend a se composer en récit », le
mythe admet d’autres formes d’expression, comme les objets ou les rites.
Ces derniers, nous semble-t-il, amenent a penser de maniére plus directe le
récit, le mythe comme une relation, une « articulation »° entre le visible et
I'invisible et de maniere générale entre des éléments apparemment
contradictoires. Dans la Grece antique elle-méme, une autre Grece non
moins importante, celle de I'oralité et surtout des arts plastiques, le mythe

14 Smith, 1978, p. 256.
15 Mayele-llo, 2000, p. 71.

16 Texte d’une conférence présentée le 24 novembre 1988 & la 5° Session de I'Ecole Pratique des Hautes
Etudes a Paris, a I'initiative de la Fondation Dapper.

7" Durand, 2016, p. 64.
18 Couloubaritsis, 1991, p. 22.

13 Mayele-llo, 2000, p. 79.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

8 JULIETTE THOMAS-LASNEL

s’est exprimé autrement qu’a travers des récits écrits, par la peinture et la
sculpture. Par conséquent, ce que les Grecs ont appelé muthos, est un
concept universel, que toutes les cultures ont pu exprimer dans leur langue
et a travers des modes d’expression dépassant le langage. On peut donc en
conclure que, en ce qui concerne la définition du mythe, nous nous plagons
aussi du coté des « transcendantalistes »?° et non pas seulement des
« narrativistes ». Nous admettons le fait que le mythe est une structure,
une pensée, un vécu, une expérience dont la narration mythologique est
une forme possible d’expression, mais non exclusive. Il faut remettre en
question le cadre conceptuel du mythe que I'Occident a hérité d’une
certaine Grece :

« A nos yeux le mythe est plus que cela, car il constitue une démarche de la pensée
méme comme structure a priori, préalable au logos méme. »?!

C’est pour cette raison que nous proposerons, dans les mythologies
gréco-romaines et mélanésiennes, le mythe sous différentes modalités :
non seulement narratives, écrites et orales, mais aussi sous d’autres
formes : les rites, les objets, la musique et les représentations de la
gémellité?? (ainsi que les figures du double). Maurice Leenhardt disait
gu’entre les mythes classiques et les mythes mélanésiens, il ne voyait
qu’une seule différence : celle de la forme.?3

A travers cette tentative de définition du mythe, nous prenons
conscience de I'importance de I'oralité, non seulement en tant que forme
de récit, mais également en tant qu’acte. La littérature orale a bien souvent
été négligée, voire méprisée. Elle est certes difficile a recueillir ou a
comprendre car elle est souvent coupée de sa situation d’énonciation. Elle
ne nous est parvenue que lorsqu’elle s’est retrouvée figée par écrit, et donc
gu’elle a perdu sa nature originelle. Mais elle est indispensable pour
comprendre la pensée mythique profonde des peuples qui la pratiquaient.
La civilisation mélanésienne est de tradition orale, nous lI'avons déja
évoquée et nous en reparlerons plus tard. Mais I’Antiquité gréco-romaine a
également été marquée par une longue période ou les écrits n’existaient

20 Mayele-llo, 2000, p. 126.
21 Mayele-llo, 2000, p. 127.
22 «la gémellité (afro-archaique) fonctionne comme un mythe » ; cf. Mayele-llo, 2000, p. 583.

23 Leenhardt, 1947, p. 303.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

MYTHE ET ORALITE 9

pas. C'est pourquoi il nous parait intéressant et pertinent de rapprocher
littératures orales mélanésienne et gréco-romaines. En effet, le passage de
I’oral a I’écrit dans I’Antiquité ne s’est pas fait dés les origines et de maniére
définitive comme on aurait tendance a le croire. Frangoise Létoublon, dans
un article intitulé : « Antiquité : entre culture orale et culture écrite, des
frontiéres mouvantes »?*, rappelle que le passage d’une société fondée sur
I’oralité (utilisant la parole et I'oreille) a une société de I'écriture (utilisant
une appréhension visuelle du monde) entraine la modification de la facon
de penser de cette société. Certes, il s'agit aussi pour les élites lettrées
d’asseoir leur domination sur le peuple illettré, mais pas seulement. Il y a
bien la une transformation en profondeur qui ne s’opére pas du jour au
lendemain et qui implique une cohabitation des deux formes de pensée. De
maniere générale, I'anthropologie a tendance a considérer qu’oralité et
écriture s’opposent, comme deux stades successifs de I’évolution de
I’humanité. Il n’en est rien.

« On admet en général qu’une culture ne retourne pas a I'oralité une fois qu’elle a
acquis I"écriture. Pourtant, la Gréce ancienne fournit un contre-exemple avec la
perte de I'écriture mycénienne : I'écriture syllabique appelée linéaire B (1600-1100
av. J.-C. environ) a disparu durant I'époque appelée géométrique (1100-800 av. J.-
C), période sans écriture, jusqu’aux premiers témoignages d’une écriture grecque
alphabétique, vers 740 av. J.-C., avec l'inscription du Dipylon et celle de la « Coupe
de Nestor ». Dans la culture écrite, de nombreux textes témoignent d’ailleurs d’'une
sorte de nostalgie a I'égard de I'oralité, comme le mythe de I’Age d’or. Depuis la
seconde moitié du vingtieme siecle, des spécialistes tels que Ruth Finnegan ont
montré que dans la plupart des cas, il y a plusieurs étapes intermédiaires entre
oralité et culture écrite. »»

Dans tous les cas, la littérature orale est liée aux plus anciens genres,
comme les mythes et I’'épopée pour I'Antiquité gréco-romaine?®. Dans les
sociétés orales modernes (ou qui ont perdu récemment leur tradition orale
a cause du passage « forcé » a I’écriture?’ en raison de la colonisation et de

24 Létoublon, 2019.
25 Létoublon, 2019.

26 On comprend ainsi pourquoi les mythes figés par I'écrit ont souvent plusieurs versions : chacune
renvoie a une tradition orale différente et variable selon I'endroit ou I'époque.

27« Les cultures de tradition orale se voient prises dans I'alternative de se rendre a I'écriture ou de
mourir. » (Dupont, 1994, p. 289). — « A long terme, |'écriture ne peut pas ne point 'emporter, notre
propre expérience le prouve, car elle se tient aux cotés du pouvoir : non celui, vital et cosmique, libérateur,

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

10 JULIETTE THOMAS-LASNEL

I’évangélisation, comme les peuples océaniens), I'importance des mythes
perdure et bien souvent permet d’expliquer les fondements mémes de
cette culture orale. Francoise Létoublon précise qu’il ne faut pas réduire le
passage de I'oral a I’écrit a une opposition entre intellectuels et gens du
peuple illettrés. Il s’agit véritablement d’'une modification de la facon de
penser, un passage d'un systeme mythique holiste vers un systeme plus
rationnel, dualiste, que nous approfondirons plus tard, et qui a suscité des
résistances y compris chez les intellectuels et les artistes qui ont participé a
la littérature écrite. Frangoise Létoublon cite trois exemples. Ce qu’elle
appelle « le paradoxe d’Antigone » oppose dans la piece de Sophocle les
lois religieuses non écrites, plus anciennes et plus sacrées, aux lois écrites
de la cité gouvernée par Créon?8. Ensuite, elle présente « le paradoxe de
Pindare » :

« Le poéte proclame dans ses Epinicies [Odes pour des athlétes vainqueurs dans
les Jeux tenus dans les quatre grands sanctuaires panhelléniques de Delphes,
Corinthe, Némée et Olympie] que la poésie durera davantage que les statues et
monuments des sculpteurs et des architectes, et que ses propres poémes sont
ainsi supérieurs aux exploits (athla) de I'athlete qu’il célebre. Le poete et les
poémes entrent symboliguement en compétition avec les athletes. De fait une
grande quantité de ces poémes ont été préservés jusqu’a nous —grace a |’écriture
bien s(r—, alors que nous ignorons la plupart des noms des athletes de ce temps
sauf s’ils sont connus par les poémes de Pindare ou de Simonide, et la plupart des
statues commémoratives sont perdues, fussent-elles de marbre ou de bronze. »*°

Enfin, plus connu, « le paradoxe de Socrate » explicite la méfiance du
philosophe pour I'écrit, qui, quoique vivant dans un monde de I'écrit,
pratiquait avec ses éléves exclusivement un enseignement oral par le
dialogue. Cette méfiance venait de I'impossibilité a faire parler un dialogue
écrit, a lui faire dire autre chose que ce qui est figé. Pourtant les dialogues
socratiques nous sont parvenus grace a la trahison de deux éléves de

de la parole vive, mais celui, socialisé, codifié et dominateur, d’'une norme imposée, d’une Loi. » (/bid., p.
289).

28 \/oici comment Antigone s’adresse a Créon : « Oui, car ce n’est pas Zeus qui I’avait proclamée ! Ce n’est
pas la Justice, assise aux cotés des dieux infernaux ; non, ce ne sont pas la les lois qu’ils ont a jamais fixées
aux hommes, et je ne pensais pas que tes défenses a toi fussent assez puissantes pour permettre a un
mortel de passer outre a d’autres lois, aux lois non écrites, inébranlables, des dieux ! Elles ne datent,
celles-1a, ni d’aujourd’hui ni d’hier, et nul ne sait le jour ou elles ont paru. Ces lois-la, pouvais-je donc, par
crainte de qui que ce flt, m’exposer a leur vengeance chez les dieux ? » (Sophocle, Antigone, 2¢™ épisode,
trad. R. Pignarre, Garnier Flammarion).

29 Létoublon, 2019.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

MYTHE ET ORALITE 11

Socrate, Platon et Xénophon, qui marquent ainsi le passage définitif d’'une
culture orale a une culture écrite.

« Antigone, Pindare et Socrate vivaient dans un monde qui appartenait déja a
Iécrit, mais prirent fortement parti pour défendre le discours oral comme un trait
fondamental de 'humanité, et le plus apte a maintenir la tradition héritée des
anciens. »3°

Le passage chez les Grecs de 'oral a I’écrit n’est donc pas le signe de Ia
« défaillance » de l'oral, ce dernier permettant a la société une grande
richesse religieuse, mythique et politique. M. Detienne va jusqu’a parler de
« I'imposture d’un “miracle” de I'écriture au pays d’'Homere et de Platon » :

« Il serait naif de croire que I'écriture alphabétique est venue relayer une tradition
orale soudainement défaillante. »3!

Si les raisons du passage de |'oral a I'écrit sont multiples, elles
témoignent d’une réelle complexité de ces « Grecs a deux tétes » qui
utilisent I’écriture pour sauver des témoignages d’'un monde appelé a
progressivement disparaitre (méme si la littérature orale est encore
importante a Rome, et ce jusqu’a environ 450 avant J.-C.).

Florence Dupont, dans L’Invention de la littérature, de I'ivresse grecque
au livre latin®?, développe une idée voisine de celle de Detienne?? : Grecs et
Romains ont toujours utilisé simultanément oral et écrit®*. Elle souligne ce
qu’elle appelle « I'étrangeté des Anciens »*® et insiste sur le fait qu’ils ne
« fonctionnaient » pas du tout comme nous, alors que beaucoup ont
tendance au contraire a chercher a tout prix la « modernité » des Anciens
c'est-a-dire leur ressemblance avec nous. Ce point est tres important car il
légitime le rapprochement avec les Mélanésiens, eux aussi tres « étranges »
par rapport a notre pensée moderne.

30 Létoublon, 2019.

31 Detienne, 1981, p. 66.

32 Dupont, 1994.

33 Elle est elle-méme membre du Centre Louis Gernet comme Marcel Detienne.

34« Les Grecs et les Romains ont toujours, et comme nous-mémes bien que de fagons différentes, utilisé
I'oral et I’écrit simultanément, méme si ce fut dans des proportions et avec des utilisations différentes
selon les époques. » (Dupont, 1994, p. 11).

35 Dupont, 1994, p. 7.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

12 JULIETTE THOMAS-LASNEL

« Nous aurions peine a nous reconnaitre dans ces hommes dont le quotidien est
tissé par la ritualité, dont la religion n’est pas une foi mais I'accumulation d’animaux
sacrifiés, la manipulation d’entrailles saignantes par lesquelles ils communiquent
avec les dieux, [...] Que comprendrions-nous de ces gens sans intériorité dont
I'identité pour chacun passe par le regard des autres, le seul miroir qui leur soit offert
pour prendre conscience de soi, nous qui faisons de l'introspection une pratique
quasi naturelle ? Que comprendrions-nous a cette cité romaine ot I'identité d’un
homme n’est faite que de relations interpersonnelles, y compris son identité
civique 3? Rome n’était pas un Etat de droit au sens ot nous I"entendons, I'individu
ne s’y définit pas seul face a la loi. »%’

F. Dupont reprend l'idée de M. Detienne selon laquelle I'écriture
n’aurait pas, comme on |'a longtemps pensé, arraché Grecs et Romains a
I'irrationnel, aux mythes et a la barbarie32. La encore, on projette une vision
« moderne » sur une époque qui ne pense résolument pas comme nous, on
plaque une conception utilitaire de I'écriture ou il faudrait une conception
symbolique. Dupont prend trois exemples : une ode d’Anacréon, un poeme
de Catulle et L’Ane d’Or d’Apulée. Pour elle, ces trois retranscriptions
écrites d’énoncés oraux sont en tous points « littérairement parlant,
illisibles »*°, car ils sont coupés de leur contexte énonciatif. Il est
totalement abusif de les soumettre a notre lecture moderne littéraire
comme un poeme de Ronsard ou un roman de Stendhal. Ces textes
semblent bien plutot « un intermédiaire entre deux oralités ».

« En fait, ce que I'on nous a présenté comme une culture millénaire, ayant débuté
avec la Grece et Rome, la culture littéraire, date a peine de deux siécles et n’est
gu’une invention du XIXéme siecle, car c’est lui qui a généralisé cette religion du
texte et installé définitivement la notion d’auteur qui avait émergé au XVieme
siecle. »%

Voila qui légitime un rapprochement avec les mythes oraux
mélanésiens, eux aussi souvent « illisibles » lorsque nous lisons leur

36 C’est nous qui soulignons.
37 |bidem, p. 8.

38 || est intéressant de remarquer que cette perspective est peut-étre vraie, mais inversée dans le temps,
lorsque, au moment des invasions barbares, apres le Veme s, les minutieux recopiages des moines
chrétiens ont sauvé la littérature gréco-latine du naufrage.

39 |bidem, p. 18.

40 Dupont, 1994, p. 24. Mais Horace écrivait déja, en tant qu’auteur : Non omnis moriar — « Je ne mourrai
pas tout entier ».

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

MYTHE ET ORALITE 13

retranscription écrite coupée de leur situation d’énonciation rituelle ou
sacrée. Dupont distingue ensuite ce qu’elle appelle la « culture chaude »*,
celle des chants, des danses, de l'ivresse et des banquets, la littérature
orale, de la «culture froide », celle des bibliotheques, les livres-
monuments, impliquant une lecture publique ou solitaire, la littérature
écrite, auxiliaire des institutions et du pouvoir. Cette distinction semble
recouper la dichotomie entre holisme et dualisme, entre pensée mythique,
celle du geste et de la parole rituelle littérairement illisible car coupée de
son énoncé, et pensée rationnelle, destinée a écrire, apprendre et figer le
savoir. Cette « culture chaude » semble présenter beaucoup de points
communs avec le mythe oral vivant mélanésien, qui repose sur un flux
d’énergie vive présent dans le temps de la cérémonie collective.

(A suivre)

Bibliographie

- CorBIN Henry, 1958, L’Imagination créatrice dans le soufisme d’lbn’Arabi,
Paris, Flammarion.

- CoULOUBARITSIS Lambros, 1991, « Le statut transcendantal du mythe », in G.
Florival (éd.), Figures de la rationalité. Etudes d’anthropologie
philosophique, 1V, Bibliotheque philosophique de Louvain-la-Neuve, Paris,
Vrin.

- COULOUBARITSIS Lambros, 1992, « Le miracle grec », Actes du lleme Colloque
sur la pensée antique, Publication de la Faculté des Lettres, Arts et Sciences
humaines de Nice, n°6, Université de Nice-Sophia Antipolis.

- DETIENNE Marcel, 1981, L’Invention de la mythologie, Paris, Gallimard.

- DuroNT Florence, 1994, L’Invention de la littérature, de I'ivresse grecque
au livre latin, Paris, Editions la Découverte.

- DURAND Gilbert, 2016, Structures anthropologiques de I'lmaginaire, Paris,
Bordas (12°édition).

- ELIADE Mircea, 1963, Aspects du mythe, Paris, Gallimard, « Idées ».

41 |bidem, p. 21.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

14 JULIETTE THOMAS-LASNEL

- LEENHARDT Maurice, 1932, Documents néo-calédoniens, Paris, Muséum
d’Histoire Naturelle.

- LEENHARDT Maurice, 1947, Do Kamo. La personne et le mythe dans le monde
mélanésien, Paris, Gallimard.

- LETOUBLON Francoise, 2019, « Antiquité : entre culture orale et culture
écrite, des frontieres mouvantes », en ligne, Hal-02397177.

- MAYEL-ILO Jean-Pierre, 2000, Statut mythique et scientifique de la
gémellité. Essai sur la dualité, Bruxelles, Editions Ousia.

- SMITH Pierre, 1978, « La nature des mythes, in MORIN et PIATTELLI-PALMARINI
(dir.), Pour l'unité de 'homme. 3. Pour une anthropologie fondamentale,
Paris, Le Seuil.

- WATHELET Paul, 1981, « Du mythe a la mythologie », in H. LIMET et J.RIES
(éds), Le mythe, son langage et son message, Actes du Colloque de Liege et
Louvain-la-Neuve, Louvain-la-Neuve, Centre d’Histoire des Religions.

[Extrait des Folia Electronica Classica, t. 51, janvier-juin 2026]



http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/51/TM51.html

